
JORNADA INTERNACIONAL
HACIA UNA CIUDADANÍA EUROPEA PARTICIPATIVA
celebrada el 23 de abril de 2024 en la Fundación Pablo VI

INTERNATIONAL CONFERENCE
TOWARDS A  PARTICIPATORY EUROPEAN CITIZENSHIP

held on 23 April 2024 at the Paul VI Foundation

CONVEGNO INTERNAZIONALE
VERSO UNA CITTADINANZA EUROPEA PARTECIPATIVA

tenutasi il 23 aprile 2024 presso la Fondazione Pablo VI

fpablovi.org

Proceedings

Actas

Atti



Costruzione della nazione e internazionalismo 
nel pensiero sociale cristiano

VERSO UNA 
CITTADINANZA EUROPEA 

PARTECIPATIVA

Atti del convegno internazionale 
tenutasi il 23 aprile 2024 

nell’ambito del seminario permanente 
Come risponde Europa? 

Rivoluzione digitale e trasformazione del lavoro 



209Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Indice

Sintesi della giornata
Domingo Sugranyes Bickel .....................................................� 212

Interventi
Saluti
Mons. Ginés García Beltrán, Presidente del Consi-

glio di fondazione della Fundación Pablo VI.................� 226

Professor Angelo Maffeis, Presidente dell’Istituto 

Paolo VI................................................................................................� 227

Introduzione 
Jesús Avezuela, Direttore generale della Funda-

ción Pablo VI.....................................................................................� 228

Domingo Sugranyes Bickel, direttore del semina-

rio permanente................................................................................� 230

Sessione 1: Paolo VI, l’Europa e la 
Spagna
Papa Paolo VI e l’Europa
Simona Negruzzo, docente dell’Università degli 

Studi di Pavia.....................................................................................� 234

Paolo VI e la Spagna
Juan María Laboa, professore emerito dell’Univer-

sità Pontificia di Comillas.........................................................� 241

Sessione 2: Partecipazione dei 
cittadini
La ripartizione delle competenze tra l’Unione 
e gli Stati membri: come influisce sulla 
partecipazione dei cittadini?
Leopoldo Calvo-Sotelo, Letrado mayor del Consi-

glio di Stato........................................................................................� 250

Verso una maggiore partecipazione dei cittadini?
Markus Schlagnitweit, Direttore della Katholis-

che Akademie Österreichs .....................................................� 254

La sfida della partecipazione: il nodo dei partiti
Carlo Muzzi, Il Giornale di Brescia......................................� 256

Sessione 3: Principi e valori 
fondanti, ieri e oggi 
Introduzione 
Pier Paolo Camadini, presidente di Opera per 

l’Educazione Cristiana................................................................� 262

Per una cittadinanza solidaria: i valori 
fondazionali dell’Unione Europea
Francesco Bestagno, Consigliere giuridico pres-

so la Rappresentanza permanente d’Italia presso 

l’Unione europea............................................................................� 264

Un approccio all’UE basato sui valori: dialogo 
interculturale e cittadinanza attiva 
Léonce Bekemans, Professore ad personam Jean 

Monnet, Bruges..............................................................................� 265

Sessione 4: Le chiese cristiane e la 
costruzione dell’Europa
Le chiese cristiane nella costruzione dell’Europa: 
una risposta alla secolarizzazione?
Mariano Crociata, Vescovo di Latina, Presidente 

della COMECE.................................................................................� 290

Riflessioni sulla secolarizzazione
Tomas Halik, professore all’Università Carlo di 

Praga......................................................................................................� 296

Il dialogo delle chiese con le istituzioni europee 
Manuel Barrios, segretario generale della COMECE....� 298

Qual è il contributo delle chiese?
Alfredo Abad, pastore, presidente della Chiesa 

evangelica spagnola....................................................................� 301

Sessione 5: Verso una coscienza 
di cittadinanza europea?
Messaggi        
Herman van Rompuy, ex presidente del Consiglio 

europeo ...............................................................................................� 306

Romano Prodi, ex presidente della Commissione 

europea................................................................................................� 308



Sintesi della 
giornata



212

Il 23 aprile, la Fondazione Paolo VI, in collaborazione 

con l’Istituto Paolo VI di Brescia (Italia), ha organizzato 

una conferenza internazionale: una tappa del seminario 

multidisciplinare “Come risponde l’Europa?”, per riflet-

tere sui valori fondanti dell’integrazione europea, sulla 

sua attuale applicazione e sulla partecipazione dei cit-

tadini ai suoi processi.

Di fronte alla rivoluzione digitale e alla trasformazio-

ne del lavoro, fenomeni che trascendono i confini na-

zionali, Jesús Avezuela, direttore generale della Fon-

dazione Paolo VI, e Domingo Sugranyes, direttore del 

seminario sull’etica socio-economica, hanno ricordato 

nel loro intervento di apertura che il seminario 2023-

2025 cerca di capire in che misura e in che modo le 

istituzioni europee possono generare un quadro isti-

tuzionale efficace che protegga le persone e allo stes-

so tempo favorisca la competitività europea. Come 

rendere compatibili questi obiettivi in un insieme di 

27 Paesi, caratterizzati fin dall’inizio da “unità nella di-

versità”? In quest’ottica, e in vista delle prossime ele-

zioni del Parlamento europeo, la conferenza ha riunito 

personalità di spicco per riflettere sulla cittadinanza 

europea partecipativa. 

In questo evento, la Fondazione ha lavorato in stretta 

collaborazione con il centro italiano che ospita la biblio-

teca e il museo di Papa Montini ed è dedicato alla ricerca 

storica internazionale sul pontefice che ha guidato un 

profondo rinnovamento della Chiesa cattolica al Conci-

lio Vaticano II e durante tutto il suo pontificato. Grazie 

a questa collaborazione e a quella della COMECE (Com-

missione delle Conferenze Episcopali dell’Unione Euro-

pea), la giornata ha assunto un carattere decisamente 

internazionale. Il dibattito è servito a ricordare i valori 

fondanti dell’Unione Europea, la loro attuale applicazio-

ne, le reali possibilità di partecipazione dei cittadini alle 

istituzioni e il ruolo delle Chiese cristiane in questo con-

testo. Si è concluso con un ampio dialogo sulle principali 

sfide che l’Europa deve affrontare, sulla percezione che 

i cittadini hanno delle istituzioni comuni e sulla loro ca-

pacità di rispondere alle sfide di un mondo in profondo 

cambiamento. Il dibattito sui valori e sui principi rischia 

di rimanere a livello retorico se non è accompagnato da 

politiche concrete di fronte alle sfide di oggi e se non 

si definisce un progetto comune che mobiliti la parte-

cipazione intorno agli obiettivi della giustizia e del bene 

comune.

Paolo VI, Europa e Spagna
L’integrazione europea è ampiamente radicata nel 

pensiero sociale cristiano. Lo testimoniano, tra gli al-

tri, due fondatori di riconosciuta convinzione religio-

sa, Robert Schuman e Alcide de Gasperi, per i quali la 

Chiesa ha avviato un processo di beatificazione. Papa 

Montini - oggi San Paolo VI per la Chiesa - era un con-

vinto europeista: in molti suoi discorsi e scritti esprime 

il suo attaccamento al processo europeo - un’opera in 

divenire, un’”Europa in cammino” - orientata al servizio 

dei suoi cittadini, ma allo stesso tempo aperta e impe-

gnata verso le esigenze del mondo. Le due istituzioni 

che organizzano la giornata sono intitolate a Paolo VI: 

da qui la decisione di avviare una riflessione sulla citta-

dinanza europea partecipativa ispirandosi all’esempio 

del pontefice, che aveva prestato servizio dal 1922 al 

1954 presso la Segreteria di Stato della Santa Sede pri-

ma di essere nominato arcivescovo di Milano da Pio XII 

ed eletto come successore di Giovanni XXIII nel 1963. 

L’Istituto Paolo VI, come ha ricordato il suo presidente 

Angelo Maffeis, è dedicato principalmente allo studio 

storico del pontefice dagli anni giovanili del periodo tra 

le due guerre fino alla sua morte nel 1978. Anche la Fun-

dación Pablo VI , che ospita e promuove l’incontro di 

Madrid, fa riferimento a Papa Montini, ma si concentra 

maggiormente sul dialogo del pensiero sociale cristia-

no con la tecnologia e la cultura, nel tentativo di ag-

giornare in modo permanente il messaggio cattolico. 

Il suo presidente, il vescovo di Getafe, D. Ginés García 
Beltrán, nel dare il benvenuto ai partecipanti prove-

nienti da diversi Paesi europei, ha voluto ricordare an-

che l’impegno europeista di Paolo VI e la permanente 

validità dei suoi appelli per un’Europa unita, dialogante 

e generosa.

Continuando la rievocazione storica nella sessione 

moderata da Belén Becerril, docente di Diritto dell’U-

nione Europea presso l’Università CEU San Pablo, Si-
mona Negruzzo, docente presso l’Università di Pavia, 

ha presentato numerose prove del sostegno di Paolo 

VI all’idea europea e ha mostrato come, nel suo ponti-

ficato, abbia saputo tradurre questo sostegno in mi-

sure concrete, di alto valore simbolico e politico, come 

la creazione di una speciale rappresentanza diploma-

tica della Santa Sede presso le istituzioni europee e la 

partecipazione del suo “ministro degli esteri”, Agosti-

no Casaroli, alla conferenza di Helsinki (1973-1975). In 

questo modo, Papa Montini segnalò la decisione della 

Chiesa di riconoscere formalmente le istituzioni eu-

ropee e, allo stesso tempo, di promuovere un dialogo 

che non si limitasse ai Paesi dell’Europa occidentale, 

ma comprendesse anche tutta l’Europa orientale, al-

lora dominata dal potere sovietico. La sua visione si 

basava sul desiderio di un’autentica costruzione dei 

cittadini: “non deve essere una creazione artificiale, 

imposta dall’esterno, ma un’espressione che nasce 

dall’interno dei vari popoli; deve essere generata 

come frutto della persuasione e dell’amore, non come 

risultato tecnico e forse fatale delle forze politiche 

ed economiche”1 . E con altrettanta forza affermò in 

più occasioni la necessità che l’Europa, nel costruire 

le sue istituzioni comuni, non mancasse di guardare al 

mondo intero, e soprattutto ai Paesi meno sviluppati 

1	  Discorso al Congresso nazionale del Centro “Giovane Europa”,8 settembre 1965
2	  Messaggio di Papa Paolo VI al Consiglio d’Europa, 26 gennaio 1977.

verso i quali ha un dovere di solidarietà. Per Paolo VI 

si trattava di costruire un’Europa con, e non sopra o 

contro, qualcuno. Il Papa, con un profondo senso dei 

tempi storici e la pazienza necessaria per qualsiasi ri-

forma di ampio respiro, riassumeva il suo consiglio in 

una formula felice: l’unità deve essere vissuta prima 

che definita2 . 

Nel suo commento, Juan María Laboa, professore eme-

rito dell’Università Pontificia di Comillas, ha ricordato 

con prove documentate come gli scritti e le parole di 

Paolo VI, lungi dal rimanere astratte raccomandazioni, 

abbiano avuto un ruolo performativo nella transizione 

politica in Spagna: I suoi interventi davanti al governo 

del generale Franco nel 1962 (quando era ancora arci-

vescovo di Milano), la nomina del nunzio Dadaglio nel 

1967, l’accurata scelta dei vescovi fatta durante il suo 

pontificato, tra cui Enrique Tarancón a capo della dio-

cesi di Madrid, dimostrano chiaramente il suo impegno 

contro una tentazione fondamentalista nella Chiesa e 

il suo contributo a rimuovere gli ostacoli e a prepara-

re l’instaurazione del regime democratico che avrebbe 



214 215Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

permesso, tra le tante trasformazioni, l’ingresso della 

Spagna nelle istituzioni europee nel 1986. La Chiesa 

conciliare di Paolo VI era vista come un pericolo dal 

governo della dittatura, ed è giusto riconoscere che il 

Papa ha dato un contributo decisivo alla transizione 

alla democrazia.

La ripartizione delle competenze nell’Unione e negli 
Stati membri: come influisce sulla partecipazione dei 
cittadini?
Il moderatore, Michele Bonetti, Presidente della Fon-

dazione Tovini, ha introdotto la sessione successiva, 

saltando ai giorni nostri e chiedendo in che misura 

l’attuale Unione Europea rispecchi i principi di sussi-

diarietà e proporzionalità, presenti nei fondamenti. Le-
opoldo Calvo-Sotelo, avvocato senior del Consiglio 

di Stato spagnolo, è partito da un dato storicamente 

inedito: la cittadinanza europea, definita come com-

plementare e compatibile o cumulativa con quella na-

zionale. Gli attuali dibattiti, più che sulle competenze, 

si concentrano sulla creazione di uno spazio politico 

europeo e sulle riforme volte ad aumentare la dimen-

sione europea delle elezioni del Parlamento europeo, 

ad esempio attraverso l’elezione diretta, in un’unica 

circoscrizione europea, di una parte degli eurodeputa-

ti. Il relatore commenta anche le possibilità di iniziati-

va dei cittadini, che possono essere esercitate sia nel 

tentativo di “recuperare” le competenze nazionali, sia 

per chiedere alla Commissione di presentare proposte 

su questioni che richiedono un atto giuridico a livello 

europeo per l’attuazione dei Trattati. Contro le derive 

nazionaliste, il relatore ricorda il poeta belga (fiammin-

go di lingua francese) Émile Verhaeren, in piena Prima 

guerra mondiale, con il suo motto: “Europei, ammirate-

vi gli uni gli altri”.

Nel suo commento, Markus Schlagnitweit, diretto-

re della Katholische Akademie in Austria, spiega in-

nanzitutto che il principio di sussidiarietà sancito dai 

trattati europei non rientra pienamente nel concetto 

sviluppato dalla dottrina sociale cattolica, dove as-

sume un significato sociale molto più ampio, legato a 

quello di solidarietà. Per quanto riguarda l’Europa e le 

diatribe del nazionalismo populista, è necessario un 

maggiore sforzo di autocritica da parte delle autorità 

europee e, probabilmente, proposte di riforma più ra-

dicali: un maggior numero di europarlamentari eletti 

su liste paneuropee, l’elezione diretta della presiden-

za e dell’intera Commissione europea e un orienta-

mento più deciso verso le strutture federali. Carlo 
Muzzi, giornalista italiano, osserva che le campagne 

elettorali europee sono utilizzate dai partiti nazionali 

come una sorta di elezioni di metà mandato, per mi-

surare la propria forza in vista delle prossime elezioni 

nazionali. La mappa politica delle alleanze e delle co-

alizioni di partiti al Parlamento europeo è complessa 

e poco trasparente, anche nella sua nomenclatura. 

L’idea che ogni gruppo proponga un candidato alla 

presidenza della Commissione (Spitzenkandidat) non 

funziona bene, come ha dimostrato l’elezione della 

Presidente von der Leyen, frutto di un compromesso 

imposto dal Consiglio europeo, espressione dei go-

verni nazionali. 

Nel dialogo che ne è seguito, con riferimento alle 

aspirazioni federaliste, il relatore ha sottolineato la 

prudenza che è stata applicata nel corso della re-

cente storia europea, in un’evoluzione che, a poco a 

poco, riconosce la sovranità nazionale “come male 

minore”; l’uso del concetto di sovranazionalità per 

descrivere la costruzione europea è stato accura-

tamente evitato, pur rispettando sempre una realtà 

distinta e profondamente ibrida. Nell’attuale fase di 

questa evoluzione, che si potrebbe definire “fase oli-

garchica”, è necessario riconoscere l’importanza del 

Consiglio, composto dai governi dei Paesi membri, e 

rispettare il delicato equilibrio tra Consiglio, Com-

missione e Parlamento.

Verso una cittadinanza solidale: i valori fondanti 
dell’Unione europea
Il moderatore, Pier Paolo Camadini, presidente dell’O-

pera per l’Educazione Cristiana, ha proposto una 

riflessione critica su un’Europa “senza anima”, con-

trariamente a quanto auspicato da Jacques Delors 

nel 1992, in un contesto attuale in cui si impongono 

la soggettivizzazione privatistica dei diritti e le diffi-

coltà di comprensione insite in una società multicul-

turale. Francesco Bestagno, consigliere giuridico del-

la Rappresentanza permanente d’Italia presso l’UE, 

ricorda l’intuizione fondamentale dell’integrazione 

europea:  devono essere ceduti alcune competenze 

sovrani per  garantire la pace e la sicurezza, e soprat-

tutto l’integrazione economica. Per i Paesi dell’Europa 

orientale che hanno aderito nel 2004 e nel 2007, in-

vece, l’adesione è stata vista come un modo per ga-

rantire la propria sovranità dopo decenni nell’orbita 

sovietica. Questa differenza storica spiega alcuni dei 

dibattiti attuali. Il preambolo del Trattato UE rico-

nosce l’appartenenza storica - anche religiosa - dei 

principi su cui si basa, incentrati sulla persona umana 

(non sull’individuo) e sull’inclusione. I principi sanci-

ti dall’articolo 2 del Trattato restano validi: rispetto 

della dignità umana, libertà, democrazia, uguaglian-

za, Stato di diritto e rispetto dei diritti umani, com-

presi i diritti delle persone appartenenti a minoranze. 

Nell’ultimo decennio, l’UE ha dovuto sviluppare ulte-

riori strumenti per cercare di riaffermare e difendere 

questi valori all’interno degli Stati membri, andando 

oltre le misure previste dai Trattati. In questa pro-

spettiva, in alcuni casi sono state avviate nuove for-

me di sospensione dei finanziamenti dell’UE a singoli 

Stati membri (in particolare all’Ungheria e, in misura 

minore, alla Polonia), per evitare che questi fondi ve-

nissero utilizzati in un contesto in cui non venivano 

La mappa politica delle 
alleanze e delle coalizioni 

di partiti al Parlamento 
europeo è complessa e 

poco trasparente, anche 
nella sua nomenclatura..



216 217Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

rispettati principi fondamentali come la separazione 

dei poteri dello Stato. Riaffermare l’importanza dei 

valori fondanti e identitari all’interno dell’UE è neces-

sario anche perché l’UE possa promuoverli in modo 

credibile nelle sue relazioni con i Paesi terzi. Questo 

viene spesso fatto con riferimento al rispetto delle 

norme internazionali, in particolare quelle sviluppa-

te nell’ambito delle Nazioni Unite: l’approccio dell’UE 

non intende quindi “imporre” standard unilaterali, ma 

si basa sulla promozione di norme e valori concordati 

a livello globale e multilaterale. 

Léonce Bekemans, economista e titolare della cat-

tedra Jean Monnet all’Università di Padova, riferen-

dosi all’ispirazione dell’umanesimo personalista - da 

Mounier e Maritain a Baumann e Habermas - parte 

dal fatto di una profonda coincidenza tra questa ispi-

razione e i principi fondanti della costruzione euro-

pea. Il processo è passato da un assetto funzionale, 

essenzialmente economico, a un progetto politico 

le cui tappe principali sono il rapporto di Leo Tinde-

mans L’Europa dei cittadini (1976), le proposte di Al-

tiero Spinelli e l’Atto unico europeo del 1986, i Trattati 

di Maastricht (1992) e di Lisbona (2007). Bekemans 

propone tre concetti fondamentali dell’approccio 

europeo centrato sull’uomo: il paradigma dei diritti 

umani; una “prospettiva cosmopolita di governance 

multilivello”; l’applicazione del controllo democrati-

co transnazionale dei “beni pubblici globali”. L’analisi 

del concetto di cittadinanza e della sua applicazione 

a livello europeo - il relatore fornisce nel testo inte-

grale un’ampia descrizione delle vie aperte all’eserci-

zio di questa cittadinanza - porta a una concezione 

costruita dal basso verso l’alto, per rinnovare il con-

cetto di sovranità a partire dal livello locale, al di là 

della struttura nazionale, necessaria per costruire le 

democrazie, ma insufficiente per rispondere alle real-

tà globali transnazionali. Bekemans conclude descri-

vendo nel dettaglio le iniziative di dialogo tra citta-

dini all’interno dell’UE e, in particolare, i percorsi di 

dialogo interculturale, che si basano necessariamen-

te sul paradigma dei diritti umani e su un’educazio-

ne orientata al pieno sviluppo della persona. In tutto 

questo, la dottrina sociale cristiana rimane una fonte 

essenziale di ispirazione e discernimento.

Le chiese cristiane nella costruzione dell’Europa: una 
risposta alla secolarizzazione?

Nella sessione moderata da Rafael Vázquez, diretto-

re del Segretariato per le relazioni interreligiose della 

Conferenza episcopale spagnola, è intervenuto il ve-

scovo Mariano Crociata, presidente della COMECE. La 

sua riflessione si è basata sul processo di integrazione 

europea come opera in divenire, senza precedenti sto-

rici. L’integrazione si trova oggi in opposizione di fatto 

ad alcuni aspetti della cultura odierna, segnata dall’af-

fermazione di diritti senza corrispondenti doveri, dal 

consumismo e dalle reti sociali. In effetti, il processo 

europeo si trova tra due fuochi: da un lato, la crescen-

te critica euroscettica all’interno dei Paesi dell’Unione 

e, dall’altro, la necessità di rafforzare il suo edificio per 

mantenere la sua capacità di competere e difendersi 

da possibili aggressioni e conflitti vicini. La popolazio-

ne dimentica facilmente i successi ottenuti nell’inte-

grazione e l’opinione è sequestrata da  questioni na-

zionali. Da parte loro, le Chiese cristiane si trovano ad 

affrontare un cambiamento radicale segnato, in un’e-

voluzione secolare, dall’autonomia della politica, della 

scienza e dell’economia di fronte a uno spazio religioso 

che viene relegato a decisioni elettive - forse arbitra-

rie - in una sfera strettamente personale. Le Chiese 

hanno difficoltà a comunicare con le nuove culture, 

rimanendo spesso chiuse nelle espressioni tradizionali 

della fede. Nella Chiesa cattolica, il Concilio Vaticano 

II ha segnato una svolta importante, proponendo una 

visione cristiana positiva del mondo contemporaneo. 

Tuttavia, si può notare un certo parallelismo - a diversi 

livelli - tra le istituzioni europee e le chiese: in entram-

bi i casi, è necessario un progetto ampio e mobilitan-

te per andare avanti. Le risonanze ecclesiali di alcuni 

movimenti sovranisti e populisti non possono essere 

ignorate, e la tentazione di pericolose alleanze con for-

ze fondamentaliste minaccia in vario modo i gruppi re-

ligiosi. Di fronte a ciò, la Chiesa cattolica vede la neces-

sità di riaffermare la costruzione di comunità aperte e 

l’elaborazione di proposte costruttive che - anche se 

provenienti da forze religiose minoritarie nell’Europa 

di oggi - possono essere utili per tutti, nella linea del 

bene comune. 

Nel suo commento, Tomas Halik, professore all’Uni-

versità Carlo di Praga, si chiede se la secolarizzazione 

sia un effetto non voluto del cristianesimo, o forse un 

“figliol prodigo” da accogliere con affetto e genero-

sità. Una delle caratteristiche del cristianesimo cat-

tolico occidentale, a differenza di altre tradizioni, è la 

separazione tra Chiesa e Stato. Non mancano dichia-

razioni di Papi, da Paolo VI a Benedetto XVI a France-

sco, che riconoscono la legittima autonomia della po-

litica e della scienza, condizioni della libertà umana 

voluta dal Creatore. Da qui un’importante differenza 

tra la laicità, un fatto, e il secolarismo, un’ideologia. 

La situazione attuale, in Europa come altrove, offre 

l’opportunità di riformulare il cristianesimo verso 

una rinnovata comprensione della cattolicità, dell’au-

tentica fraternità e di un messaggio veramente uni-

versale. Manuel Barrios, segretario generale della 

COMECE, parla di “solidarietà pratica” come cornice 

per il dialogo istituzionale e, al di là del formale, espri-

me il desiderio di un dialogo più reale con le istituzio-

ni europee. In questo senso, i vescovi cattolici hanno 

voluto pubblicare una riflessione urgente sulla pro-

spettiva del futuro allargamento dell’Unione, in una 

dichiarazione recentemente approvata all’assemblea 

La dottrina sociale 
cristiana rimane una fonte 
essenziale di ispirazione e 

discernimento



218 219Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

differenze sono ovunque: il sentimento di alienazione 

nei confronti dell’Europa non è più grande di quello 

che colpisce lo Stato nazionale. Non basta proporre 

una riforma della democrazia europea: è l’approccio 

sociale generale che deve cambiare. La risposta ri-

chiede un maggiore coinvolgimento delle persone 

nei processi decisionali a tutti i livelli, a partire dalle 

comunità locali. La carità inizia in casa, ma deve aprir-

si immediatamente e allo stesso tempo all’altro, sia 

esso immigrato o paese terzo. Nel nostro ambiente 

ipercompetitivo si creano nuove dipendenze tecno-

logiche o economiche che contraddicono l’aspirazio-

ne alla libertà individuale. Nascono nuove ingiustizie 

e ricerche di responsabilità: chi è responsabile delle 

politiche climatiche? Chi risolve i conflitti sulle mi-

grazioni? Nel complesso, l’”ingegneria sociale” di-

venta sempre più difficile e quasi impossibile da pa-

droneggiare, rendendo obsoleti alcuni approcci della 

tradizionale dottrina sociale cristiana, basata su una 

gerarchia di sfere sociali che non esiste più. Ma la no-

stalgia è inutile. La democrazia è una conversazione: 

è necessario sostenere lo sviluppo di nuovi gruppi di 

comunicazione, locali o transnazionali, per scoprire le 

vie della ricostruzione sociale. E l’UE rimane attraen-

te: basta guardare i Paesi che vogliono aderire a un 

sistema che vedono più libero e reattivo di quello di 

altri centri geopolitici globali.

Romano Prodi, ex presidente della Commissione, 

ricorda che, dal punto di vista dei valori, i fondatori 

hanno avuto in qualche modo vita facile perché con-

dividevano convinzioni e visione. Oggi, rivendicare 

l’ispirazione del pensiero cristiano è difficile quando 

la reale influenza del cristianesimo è visibilmente 

diminuita. Ciò che può davvero creare una coscien-

za di cittadinanza sta in un’idea semplice: dobbiamo 

fare qualcosa insieme. Dobbiamo generare proposte, 

elaborare un progetto comune che affronti di petto 

i problemi delle nuove disuguaglianze. Siamo in un 

sistema incompiuto; per completarlo non bastano 

i negoziati e i compromessi. Abbiamo bisogno di un 

progetto. È più difficile nell’Europa di oggi a causa 

della sua crescente diversità, dopo i successivi allar-

gamenti. Ma dobbiamo ricordare che abbiamo espor-

tato la democrazia! O meglio: abbiamo risposto alla 

domanda di chi voleva importare la democrazia. Non 

abbiamo imposto nulla. Ma dobbiamo ammetterlo: 

siamo in un momento difficile, in cui tutti ricattano 

gli altri. Rispondere con compromessi permanenti 

non ci porta nella giusta direzione. Dobbiamo rifor-

mulare un grande progetto. L’esperienza lo dimostra: 

ad esempio, quando è stato istituito l’euro come mo-

neta unica, nonostante le critiche, l’Europa si è di fat-

to affermata - nonostante la sua relativa debolezza 

- come forza monetaria globale, proprio come il dol-

laro americano, nei confronti, ad esempio, della Cina. 

L’Europa può essere rispettata quando è unita.

Nel dibattito che ne è seguito, il moderatore ha chie-

sto innanzitutto: come dobbiamo intendere il termine 

“comunità”? Victoria Martín de la Torre, giornalista e 

membro dell’équipe di documentazione del Parlamen-

to europeo, autrice di studi storici sui fondatori dell’in-

tegrazione europea, ha ricordato che il nome Comunità 

europea (usato prima di quello di Unione) corrisponde-

va alla visione di Robert Schuman, che vedeva nella co-

struzione della comunità il percorso da seguire verso 

l’obiettivo a lungo termine, che poteva essere quello di 

una federazione. Secondo le linee suggerite da Herman 

van Rompuy, la costruzione della comunità è radicata 

in una visione della persona, che nasce e si sviluppa nel-

le comunità, un concetto che si differenzia da quello di 

contratto sociale. Julio Martínez, professore di teolo-

gia morale all’Università Pontificia di Comillas, appro-

fondisce questa visione della persona come essere in 

relazione, che crea legami di comunità, non in modo 

settario, ma aprendosi nello stesso movimento verso 

altre persone pienamente degne, al di là di ogni confi-

ne. Per Adrian Pabst, vicedirettore del National Insti-

tute of Economic and Social Research del Regno Unito, 

l’ispirazione cristiana si traduce perfettamente nell’i-

dea di persona in relazione e in comunità. Ma l’Europa 

di oggi appare al cittadino come essenzialmente orien-

tata agli Stati nazionali e al mercato: come mettere lo 

Stato nazionale e il mercato al servizio della persona? 

Non è forse vero che troppo potere è concentrato a 

livello delle istituzioni europee, dominate dal potere 

tecnocratico, e che le decisioni sono sottratte al livello 

COMECE primavera 20243 , che costituisce “un forte 

messaggio di speranza per i cittadini in cerca di pace 

e giustizia”. In questo testo, i vescovi sostengono 

con forza l’allargamento e delineano i passi necessari 

per un dialogo autentico e le riforme necessarie da 

entrambe le parti, nell’Unione e nei Paesi candida-

ti. Il pastore Alfredo Abad, presidente della Chiesa 

evangelica spagnola, osserva la strana situazione in 

3	  https://www.comece.eu/comece-bishops-in-lomza-support-eu-future-enlargements-a-strong-message-of-hope-for-citizens-seeking-pea-

ce-and-justice/

cui, da un lato, si parla di secolarizzazione e di declino 

della pratica religiosa e, dall’altro, siamo circondati 

da conflitti bellici pieni di risentimento e riferimenti 

con radici religiose. Ha lanciato un forte appello alle 

Chiese affinché si assumano il dovere di diffondere i 

valori del dialogo e di un’”Europa con un cuore” nelle 

rispettive comunità.

Verso una coscienza della cittadinanza europea?
Il dibattito finale, moderato da Paloma García Oveje-
ro, giornalista e corrispondente del COPE a Bruxelles, 

si apre con le dichiarazioni di due autorità morali della 

recente storia europea. 

Herman van Rompuy, ex presidente del Consiglio, 

osserva che ci troviamo in un mondo diverso da quel-

lo di “prima”, caratterizzato da una disintegrazione 

delle società tradizionali sotto tutti i punti di vista. Le 

Dobbiamo riformulare un 
grande progetto (…) L’Europa 

può essere rispettata 
quando è unita



220 221Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

ze definite (anche se con le sue sentenze fa avanzare 

il diritto comunitario, come è logico). La Commissio-

ne europea, lungi dall’essere un semplice segretariato 

tecnico, esercita un ruolo politico sui generis e deve 

rendere conto sia al Consiglio che al Parlamento. Non 

è pura tecnocrazia. Infatti, il sistema di allerta precoce, 

con cui i parlamenti nazionali possono bloccare le ini-

ziative della Commissione che invadono le competen-

ze nazionali, non è quasi mai stato utilizzato. 

Il moderatore ha sollevato la questione del nuovo allar-

gamento, con circa nove paesi candidati in attesa del 

loro turno: l’Unione ne uscirà rafforzata? Julio Martín-

ez ritiene che sia bene aprire un orizzonte di speranza, 

ad esempio nel caso dell’Ucraina, sia per il Paese can-

didato che per gli attuali membri: è un’aspettativa che 

può far parte di una visione del bene comune. La vera 

preoccupazione per il futuro dell’Unione non risiede 

nel suo allargamento, ma nella tendenza delle istitu-

zioni a dissolvere valori che, invece, sono più che mai 

indispensabili per il presente e il futuro. Nel resistere 

a questa tendenza distruttiva, le religioni - cristiana, 

ebraica, musulmana - a patto che non vengano stru-

mentalizzate e manipolate, possono essere un utile 

fondamento pre-politico per la ricostruzione.

A diverse domande del pubblico, Romano Prodi ri-

sponde che le numerose divergenze di opinione sono 

insite nel sistema democratico, da cui l’Unione europea 

è inseparabile. I progressi non sono stati omogenei: ba-

sti ricordare che sono stati i cittadini di Francia e Paesi 

Bassi a votare nei referendum contro il progetto di Co-

stituzione europea. Ma lo sviluppo istituzionale è pro-

seguito nonostante l’apparente battuta d’arresto. In 

chiusura di sessione, Herman van Rompuy ha risposto 

a una domanda in cui si contrapponevano gli interessi 

dei politici a quelli dei cittadini: è molto difficile defini-

re l’opinione dei “cittadini” quando le opinioni sono più 

varie che mai. Basti citare la situazione dei Paesi Bassi, 

con 29 partiti rappresentati nel Parlamento nazionale. 

Negli ultimi anni, con numerosi governi di coalizione e 

situazioni politicamente deboli in circa la metà degli 

Stati membri, l’Europa ha comunque ottenuto risultati 

straordinari e ha dimostrato che è possibile raggiun-

gere accordi, per quanto difficili possano sembrare, 

su questioni come la ripresa economica post-pande-

mia, il sostegno all’Ucraina o il patto sull’immigrazio-

ne e l’asilo. Non c’è altra strada che il dialogo, base di 

ogni democrazia, a tutti i livelli, nazionale ed euro-

peo, alla ricerca di percorsi di ricostruzione sociale. 

Al termine della giornata, ringraziando tutti i relatori e 

i partecipanti, Domingo Sugranyes e Jesús Avezuela 

hanno rilevato la ricchezza degli scambi e la necessità 

di continuare ad accrescere la conoscenza e ad alimen-

tare il dibattito sull’Europa, avendo l’opportunità di 

partecipare a un lavoro politico innovativo, all’altezza 

delle sfide globali, e ispirato alle sue origini nei principi 

fondamentali della dignità della persona. Nell’ambito 

della Fundación Pablo VI continueremo a cercare di 

contribuire all’aggiornamento di questi principi, nell’e-

sercizio del dovere di cittadinanza europea.

Domingo Sugranyes Bickel

Diretorre del Seminario permanente

locale? La visione cristiana è universalista, ma con una 

visione dal basso verso l’alto, che richiederebbe rifor-

me radicali dell’edificio europeo.

Paloma García Ovejero si chiede se l’attuale situazione 

di relativa disaffezione dei cittadini non sia causata da 

una catena di crisi successive. Íñigo Méndez de Vigo, 
ex ministro spagnolo ed ex membro del Parlamento 

europeo, la pensa diversamente: l’Europa si distingue 

proprio perché risponde alle crisi. Basta chiedersi: 

come faremmo senza l’Europa? Molti cittadini, nati 

dopo il 1985, sono europei senza saperlo, non hanno 

mai conosciuto altro. La libertà di movimento sembra 

loro naturale. Solo un cataclisma potrebbe farci capire 

cosa abbiamo guadagnato... La disaffezione può essere 

superata solo con una maggiore pedagogia sull’Euro-

pa. 

Julio Martínez sviluppa  il suo punto di vista: le crisi 

nazionali e le sfide globali - come la rivoluzione digi-

tale e la trasformazione del lavoro - richiederebbero 

risposte ispirate ai principi fondamentali di dignità, 

sussidiarietà, solidarietà e bene comune. Tuttavia, la 

linea adottata è spesso contraria a questi principi: tra-

sforma i diritti della persona in armi soggettive che 

non vincolano, ma permettono di sfruttare un’auto-

nomia individuale autosufficiente ed escludente. Ha 

citato l’esempio dei dibattiti sul “diritto all’aborto”. 

Íñigo Méndez de Vigo ha chiarito che l’aborto non può 

essere riconosciuto come un diritto a livello europeo, 

perché ciò significherebbe modificare i trattati. L’area 

della famiglia non è di competenza europea e, nono-

stante le mozioni votate in Parlamento e prive di effet-

to legale, non c’è possibilità di intervento europeo in 

questo settore. 

In risposta a un’altra domanda sulla partecipazione 

dei cittadini, Victoria Martín de la Torre ha risposto 

che l’integrazione europea è sempre stata alimentata, 

in ogni fase, da visioni diverse. Il futuro è aperto: spet-

ta ai cittadini che si dichiarano cristiani agire in modo 

costruttivo. Ad esempio, sviluppando iniziative tran-

sfrontaliere che creino nuovi legami di comunità. Già 

Schuman parlava dell’integrazione europea come di 

“una rivoluzione pacifica”. Adrian Pabst ritiene che le 

elezioni del Parlamento europeo non siano sufficienti 

a creare le condizioni per una cittadinanza partecipa-

tiva. A suo avviso, oltre all’importante ruolo delle as-

sociazioni intermediarie, sarebbero necessarie riforme 

che significhino concretamente vicinanza, concilia-

zione di interessi contrastanti, rispetto per i Paesi più 

piccoli. Per spiegare il crescente populismo - e anche 

la Brexit - Pabst attribuisce la colpa alla mancanza di 

riforme strutturali e all’eccessivo peso della tecnocra-

zia europea: perché non stabilire relazioni più dirette 

tra il Parlamento europeo e i parlamenti nazionali? Per-

ché mantenere il monopolio dell’iniziativa legislativa 

alla Commissione? A questo proposito, viene espressa 

anche una domanda da parte dell’opinione pubblica: le 

istituzioni (Commissione, Corte di giustizia) non stan-

no oltrepassando i loro limiti attribuendosi poteri che 

non sono previsti dai Trattati? Íñigo Méndez de Vigo 

non è d’accordo: le competenze delle istituzioni euro-

pee sono delimitate e si riferiscono a settori in cui c’è 

la convinzione che l’azione comune sia migliore di quel-

la degli Stati. I processi legislativi nazionali ed europei 

sono diversi e devono  rimanere tali. La Corte europea 

di Lussemburgo è rigorosa nel rispettare le competen-



223

09:00h		 Benvenuto

09:10h		 Apertura: 

		  Saluto dei Presidenti della Fundación Pablo VI, Mons. Ginés García Beltrán,
		  e dell’Istituto Paolo VI, Prof. Angelo Maffeis
		  Introduzione: Jesús Avezuela. Direttore generale della Fondazione Paolo VI
		  Presentazione dei lavori:  Domingo Sugranyes. Direttore del seminario

09:30h 	 Relazione: 

		  La costruzione dell’Europa nel dopoguerra nel pensiero di Papa Paolo VI
		  Simona Negruzzo. Professoressa, Università degli Studi di Pavia

	 	 Commento: 

		  Juan María Laboa. Professore emerito dell’Università Pontificia di Comillas 

		  Moderatrice: 

		  Belén Becerril. Professore Ordinario di Diritto dell’Unione Europea
		  presso l’Università CEU San Pablo 

10:30h	 	 Relazione: 

		  La mappatura delle competenze tra Unione e paesi membri:
		  Come riguarda la partecipazione dei cittadini?
		  Leopoldo Calvo-Sotelo. Avvocato Senior del Consiglio di Stato del Regno di Spagna

	 	 Commenti: 

  		  Markus Schlagnitweit. Direttore della Katholische Sozialakademie Österreich
		  Carlo Muzzi. Giornalista, Il Giornale di Brescia
		  Moderatore: 

		  Michele Bonetti. Presidente della Fondazione Tovini

11:40h		  Pausa

12:15h	 	 Relazioni : 

		  Per una cittadinanza solidale: i valori fondanti dell’Unione Europea
		  Francesco Bestagno. Consigliere giuridico, Rappresentanza Permanente			 
		  d’Italia presso l’Unione Europea e professore presso l’Università Cattolica di Milano

		  Per un approccio all’UE basato sui valori
		  tra dialogo interculturale e cittadinanza attiva 
		  Léonce Bekemans, Professore Jean Monnet ad personam, Bruges, Belgio

		  Moderatore: 

		  Pierpaolo Camadini. Presidente della Opera per l’Educazione Cristiana

13:30h	 	 Colazione

 Programma del Convegno

Traduzione simultanea spagnolo - inglese - italiano

15:00h		 Relazione: 

		  Le chiese cristiane nell’integrazione europea: risposta alla secolarizzazione?
		  Mons. Mariano Crociata. Presidente della COMECE

	 	 Commenti: 

		  Tomas Halik. Professore, Università Carolina di Praga
	 	 Manuel Barrios. Segretario Generale della COMECE
		  Alfredo Abad. Presidente della Chiesa Evangelica Spagnolaa

		  Moderatore: 

		  Rafael Vázquez. Direttore del Segretariato per le Relazioni Interconfessionali
		  della Conferenza Episcopale Spagnola 

16:30h		  Tavola rotonda: 
		  Verso una coscienza di cittadinanza europea?

		  Interventi di:		
		  Herman van Rompuy. Expresidente del Consiglio Europeo
		  Romano Prodi. Expresidente della Commissione Europea	
		  Adrian Pabst. Vice Direttore dell’Istituto Nazionale di Ricerca
		  Economica e Sociale (Regno Unito) 
	 	 Victoria Martín de la Torre. Parlamento Europeo
	 	 Julio Martínez Martínez SJ. Professore Ordinario di Teologia Morale,
		  Universidad Pontificia Comillas
	 	 Íñigo Méndez de Vigo. Exministro dell’Educazione, della Cultura e dello Sport di Spagna

		  Moderatrice: 

		  Paloma García Ovejero. Giornalista, corrispondente COPE a Bruxelles

18:00h		 Chiusura del convegno: Jesús Avezuela, direttore generale della Fondazione Paolo VI 	
		  e Domingo Sugranyes, direttore del seminario

18:15h		  Fine della giornata

Actas del Congreso Hacia una ciudadanía Europea participativa



Interventi
Qui presentiamo le conferenze complete tenute durante la giornata, 
ad eccezione del dibattito finale, che è incluso nella “Sintesi della 
giornata” (pagina 210).



226 227

Saluti

Mons. Ginés García Beltrán, 
Presidente della Fundación 
Pablo VI
Buongiorno a tutti.

Vi saluto e vi do il benvenuto a nome della Fundación 

Pablo VI di Madrid che oggi ospita questa Giornata 

Internazionale sulla costruzione nazionale e sull’inter-

nazionalismo nel pensiero sociale cristiano, dal titolo 

“VERSO UNA CITTADINANZA EUROPEA PARTECI-

PATIVA”, nell’ambito del Seminario Permanente, “Come 

risponde l’Europa? Rivoluzione digitale e trasformazio-

ne del lavoro”.

Saluto S.E. Mons. Bernardito Auza, Nunzio Apostolico, 

che ci onora sempre con la sua presenza.

Saluto il professor Angelo Maffeis, Presidente dell’Isti-

tuto Paolo VI di Brescia, mentre esprimo la nostra gioia 

per l’onore che rappresenta per la nostra Fondazione 

questo incontro tra le nostre due istituzioni che porta-

no il nome del grande Papa Paolo VI, e non solo il nome, 

ma si sentono anche eredi del suo pensiero e della sua 

opera. È per me una soddisfazione personale poterli ac-

cogliere qui oggi.

Saluto anche tutti i relatori e i partecipanti a questa 

Giornata, ai quali ringrazio per la loro presenza e per 

i contributi che, senza dubbio, arricchiranno le nostre 

discussioni.

Mi permetto un saluto speciale a S.E. Mons. Mariano Cro-

ciata, Presidente della COMECE, che oggi visita la Spa-

gna per la prima volta da quando ha assunto l’incarico di 

presidenza di questo organismo episcopale europeo.

Infine, ringrazio la famiglia della Fondazione Pablo VI, 

il suo Direttore Generale,  Jesús Avezuela,  Domingo 

Sugranyes, Direttore di questo Seminario, e tutti colo-

ro che hanno reso possibile la realizzazione di questa 

Giornata.

Pablo VI “fu un europeista”, scriveva il nostro caro Euge-

nio Nasarre nel libro di ricordi di Papa Montini pubblica-

to da questa Fondazione. “Profonde ragioni - di natura 

biografica, dottrinale e spirituale - lo fecero seguire da 

molto vicino il processo di integrazione europea e inco-

raggiare i suoi protagonisti a rafforzarlo e continuarlo 

senza dimenticare le radici della sua origine” (Ibid).

“Dedicate i vostri sforzi al raggiungimento di un’Euro-

pa unita e pacifica. Questo ideale, in sommo grado bel-

lo e importante, veramente degno di una nuova gene-

razione che ha tratto insegnamenti utili dalle tragiche 

esperienze delle ultime guerre; questo risponde a una 

visione - secondo il Nostro parere - moderna e saggia, 

del momento storico attuale in cui i popoli vivono in 

una stretta interdipendenza reciproca di interessi; è, 

inoltre, pienamente conforme alla concezione cristia-

na della convivenza umana che tende a fare del mon-

do una sola famiglia di popoli fratelli. Per questo, cari 

Figli, la Chiesa vi incoraggia volentieri nel vostro lavo-

ro. Si tratta di una meta molto ardua, certo, ma la cui 

necessità appare vitale per l’Europa di domani, e forse 

anche per il mondo intero”, con queste parole cariche 

di attualità, San Paolo VI si rivolgeva ai partecipanti al 

Congresso Nazionale del Centro “Giovane Europa”, nel 

pieno svolgimento del Concilio Vaticano II. All’orizzon-

te c’è il processo di unificazione europea.

Il Pontefice, come egli stesso riconosce, non è estraneo 

alle difficoltà che descrive chiaramente, dopo aver elo-

giato i progressi compiuti per ottenere un’Europa unita: 

“In realtà, concezioni diverse e interessi contrastanti, i 

cui fondamenti siamo ben lontani dall’ignorare, possono 

a volte attenuare il senso di solidarietà, la preminenza 

del bene comune sugli interessi particolari e la consa-

pevolezza di costituire un’unica entità politica, cultura-

le, economica in via di formazione”. Per superare questi 

ostacoli “è necessaria magnanimità, fermezza e coeren-

za; sono necessari sacrifici e rinunce da parte di tutti”.

Sono passati molti anni da quando Paolo VI pronunciò 

queste parole, molti dei suoi desideri si sono avverati 

in un’Europa unita, tuttavia, le sfide che il Papa indicava 

rimangono estremamente attuali. Il nostro scopo con 

questa Giornata è continuare a riflettere sulle sfide an-

tiche e nuove dell’Europa.

Guardando alla costruzione dell’Europa nel recente 

passato, pensiamo a questa nuova Europa come spa-

zio di partecipazione per tutti noi, sulla base dell’unità 

e della diversità, del dialogo e della solidarietà. Tutti 

siamo Europa e tutti siamo chiamati a continuare a co-

struirla in questo nuovo contesto.

In questo compito le chiese cristiane, insieme alle altre 

fedi, continuano a sentire un richiamo a dare un’anima 

all’Europa. Lo stesso Papa Paolo VI diceva nel 1975 ai 

vescovi europei: “risvegliare l’anima cristiana dell’Euro-

pa, dove ha le sue radici la sua unità. Questo è il compi-

to dell’evangelizzazione”.

Concludo con altre parole di San Paolo VI nello stesso 

discorso ai giovani d’Europa: “Lavorare per la nascita 

di un’Europa finalmente pacificamente unita, significa 

contribuire a riportare l’Europa stessa sui binari delle 

sue antiche e gloriose tradizioni di civiltà, e significa 

allo stesso tempo aprire alla fede cristiana orizzonti 

più ampi, in modo che possa nuovamente fermentare, 

con lievito evangelico, le strutture di questo vecchio 

continente, al quale gli altri continenti hanno ancora 

molto da chiedere”.

Auguro a tutti voi una buona e felice giornata. Grazie.

Professor Angelo Maffeis, Presidente dell’Istituto Paolo VI
Sono lieto di portare il saluto dell’Istituto Paolo VI di 

Brescia a tutti i partecipanti a questa giornata di stu-

dio dedicata al tema Verso una cittadinanza europea 

partecipativa. Ringrazio cordialmente in particolare 

la Fundación Pablo VI di Madrid, che ha voluto condi-

videre con noi l’ideazione e l’organizzazione di questo 

importante incontro di approfondimento e di studio. 

Il livello delle personalità che hanno accolto l’invito e 

hanno accettato di portare il loro contributo in questa 

sede documenta l’importanza della tematica scelta 

per il futuro dei nostri paesi e dell’intero continente 

europeo.

Nei colloqui personali che si sono intrecciati negli anni 

scorsi tra la Fundación Pablo VI e l’Istituto Paolo VI ab-

biamo constatato che, insieme a una ispirazione co-

mune legata al nome del papa del Vaticano II, le nostre 

istituzioni hanno percorso vie diverse nella loro attivi-

tà. L’Istituto Paolo VI ha concentrato la sua attenzione 

in primo luogo sulla ricerca storica, dedicandosi alla 

raccolta di documenti, all’edizione di fonti relative alla 

vita e all’attività di Giovanni Battista Montini – Paolo 

VI e allo studio del suo magistero e della sua azione pa-

storale. La Fundación Pablo VI si è dedicata prevalen-

temente all’aggiornamento della dottrina sociale della 

chiesa in rapporto ai nuovi problemi posti dalla cultura 

e dalla società.

Si tratta di percorsi di ricerca diversi, ma complemen-

tari. E forse la sfida che le nostre – e molte altre – isti-

tuzioni culturali si trovano ad affrontare è proprio que-

sta: una fedeltà creativa, capace di custodire l’eredità 

del passato e di mostrarne la fecondità per il presente 

e il futuro.  



228 229Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Introduzione 

Jesús Avezuela, Direttore generale 
della Fundación Pablo VI
[Nel discorso originale, in spagnolo] Nunzio della San-

ta Sede, Presidente della Fondazione Pablo VI, autorità, 

professori, signore e signori, buon pomeriggio e benve-

nuti a questa sessione internazionale della Fondazio-

ne Pablo VI, all’interno del seminario permanente sulla 

risposta dell’Europa alle molte questioni che sorgono 

intorno alla rivoluzione digitale e alla trasformazione 

che il lavoro sta subendo a causa di essa.

[Nel discorso originale, in italiano] Permettetemi di 

fare una menzione speciale all’Istituto Paolo VI. [Nel 

discorso originale, in inglese] Devo scusarmi perché 

il mio italiano non è perfetto. Quindi, ringrazio molto i 

suoi membri e tutti gli altri insegnanti che sono venuti 

qui da altri posti. Grazie mille per essere venuti.

[Nel discorso originale, in spagnolo] Mando anche un 

saluto a tutti coloro che ci stanno seguendo digital-

mente, attraverso il sito web della Fondazione Pablo VI.

Innanzitutto, desidero ringraziare Domingo Sugranyes. 

È il principale artefice nell’organizzazione di questo 

evento e, quindi, desidero trasmettergli le mie congra-

tulazioni più sentite.

Come tutti voi sapete, la Fondazione Pablo VI, creata 

dal Cardinale Herrera Oria nel 1968, è un’istituzione 

culturale e di studi superiori che gestisce opere di vario 

genere residenziale e socioculturale e promuove pro-

getti formativi nei suoi vari ambiti di intervento come 

la bioetica e la scienza, il dialogo con la politica, la cul-

tura e la società, l’economia sociale, l’intelligenza arti-

ficiale, l’ecologia integrale o il leadership umanista, tra 

gli altri.

Dal 1970, la Fondazione, attraverso la sua Facoltà di 

Scienze Sociali - successivamente denominata Fa-

coltà di Scienze Politiche e Sociologia León XIII - si è 

impegnata, con particolare incidenza, a diffondere il 

pensiero sociale cristiano attraverso le allora chiama-

te “Nuove Tecnologie”. Negli anni ‘90 sono state isti-

tuite la Facoltà e la Scuola Universitaria di Informatica 

e il Centro di Studi Tecnologici e Sociali. E attualmen-

te promuove iniziative nel campo della tecnologia e 

dell’intelligenza artificiale, per discutere del buon 

governo dello sviluppo tecnologico e dell’economia e 

dello sfruttamento dei dati digitali dal doppio punto 

di vista degli obiettivi perseguiti dagli attori e dei loro 

effetti sulla società e con la trasversalità del pensiero 

umanista e cristiano.

I seminari permanenti che si sono tenuti  finora mi-

rano, con l’intervento di esperti di molte università 

pubbliche e private, istituzioni e settore aziendale, 

a riflettere sul servaggio o servizio che rappresenta 

l’impronta digitale e l’impatto che la rivoluzione di-

gitale sta avendo sulla trasformazione del lavoro. In 

questo terzo seminario iniziato nel dicembre 2023 si 

studia la risposta che l’Europa intende, se del caso, 

dare a tutto ciò. Ed è all’interno di questo terzo semi-

nario (trilogia) che si colloca questa sessione inter-

La rivoluzione digitale è uno 
dei grandi progetti che come 
società stiamo incorporando 

e, contemporaneamente, è 
una delle sfide più difficili che 

l’essere umano deve affrontare 
oggi. 

nazionale che facciamo in collaborazione con l’Istitu-

to Paolo VI.

La rivoluzione digitale è uno dei grandi progetti che 

come società stiamo incorporando e, contemporanea-

mente, è una delle sfide più difficili che l’essere umano 

deve affrontare oggi. Ci apre tutto un mondo di op-

portunità, ma allo stesso tempo presenta molti rischi 

e dilemmi. Come diceva Jeremy Rifkin alla fine degli 

anni ‘90, la rivoluzione tecnologica influisce su tutti 

gli aspetti delle nostre vite: cosa mangiamo, con chi 

usciamo e ci sposiamo; come educhiamo i nostri figli; 

in che cosa lavoriamo; chi votiamo; quali modelli eco-

nomici vogliamo per le nostre società; come esprimia-

mo la nostra fede; come percepiamo il mondo che ci 

circonda e il posto che occupiamo in esso, ... In sintesi, 

l’intelligenza artificiale, come progettazione e sviluppo 

di tecnologie in grado di emulare l’intelligenza umana 

e le sue molteplici applicazioni nel campo dell’impresa 

e del consumo, della sanità, della sicurezza, del diritto 

o della mobilità umana, tra molti altri, apre la porta a 

numerose sfide, dubbi e preoccupazioni. E tutto ciò di-

venta particolarmente complesso da affrontare quan-

do lo vediamo su scala mondiale, con standard sociali 

e culturali diversi tra i grandi blocchi geopolitici come 

Stati Uniti, Unione Europea o Cina. Dove si trova l’Eu-

ropa? Cosa rimane del suo pensiero cristiano, dei suoi 

valori e principi, quando si tratta di applicarlo a questi 

nuovi progetti che ci si presentano?

Per darci una visione dettagliata di tutto questo, cedo 

la parola al direttore di questi seminari, Domingo Su-

granyes.

Grazie mille. 



230 231Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Domingo Sugranyes Bickel,  
direttore del seminario permanente
Questo convegno è stato preparato in collaborazione 

con l’Istituto Paolo VI di Concesio, Brescia. Vorrei ag-

giungere ai ringraziamenti già espressi: siamo molto 

grati e onorati di poter presentare questa iniziativa 

davvero congiunta, nata un anno e mezzo fa nella bel-

la sede del museo, vicino alla casa natale di Papa Paolo 

VI. E soprattutto grazie alla professoressa Simona Ne-

gruzzo, che è stata una corrispondente molto efficace 

in questi mesi di lavoro comune. Grazie a lei e ai suoi 

colleghi dell’Istituto Paolo VI, il programma di oggi è 

diventato un programma veramente europeo e inter-

nazionale.

La conferenza si inserisce nell’ambito del seminario 

di etica socio-economica della Fondazione: uno sfor-

zo di comprensione e riflessione sulla rivoluzione 

tecnologica in atto e sul futuro del lavoro umano, che 

abbiamo voluto realizzare con contributi multidisci-

plinari e con tempi sufficienti per un vero dialogo. 

Sempre, ovviamente, nel solco del pensiero sociale 

cristiano, ma con l’intenzione di concentrarsi sui temi 

più attuali. 

Il nostro programma di lavoro dal 2023 al 2025 è 

ambizioso: dalla geopolitica - cercando di collocare 

l’Europa nel complicato gioco delle potenze mondiali 

- attraverso la demografia, le migrazioni, le guerre cul-

turali, per ritornare finalmente all’economia, al futuro 

del lavoro e della distribuzione del reddito. Vogliamo 

cercare di capire cosa riserva il futuro al modello di 

“economia sociale di mercato”, come ci posizionere-

mo in un contesto dominato dai potenti oligopoli del-

la sfera digitale. Si tratta di fenomeni che trascendono 

i confini nazionali. In che misura le istituzioni europee 

sono in grado di rispondere a questi sviluppi, di met-

tere in atto un quadro che protegga le libertà e il bene 

comune e, allo stesso tempo, promuova la competiti-

vità europea?

In questo contesto, abbiamo voluto fare una pausa 

con l’evento di oggi e riflettere sulla cittadinanza eu-

ropea. È un tema dibattuto: qui, come in altri Paesi, 

non tutti vedono di buon occhio l’integrazione euro-

pea. Non entriamo in questo dibattito: tutti i relatori 

di oggi sono “europeisti”. Ma cosa significa essere eu-

ropeisti? Come ci si rapporta a questa realtà sovra-

nazionale in continua evoluzione? È compatibile con 

l’orizzonte politico nazionale (per non dire nazionali-

sta)?  Siamo chiamati a votare, tra poche settimane, 

ma in cosa ci rappresentano esattamente gli eurode-

putati?

È giusto ricordare che il pensiero sociale cristiano ha 

ispirato, tra le altre tradizioni, i fondatori dell’integra-

zione europea. Ma, trovandoci in quest’Aula, non pos-

siamo non interrogarci sul contributo cristiano nel 

mondo secolarizzato di oggi, dove la voce della Chiesa 

- la nostra voce - è in minoranza e spesso incompresa. 

L’eredità etico-sociale delle Chiese cristiane deve esse-

re aggiornata, affinché continui a dare un contributo 

necessario - forse più necessario che mai - nell’Europa 

di oggi. Per fare questo, probabilmente la prima cosa 

da fare è riscoprire noi stessi quali sono i punti centrali 

del messaggio cristiano sulla società, senza nostalgia 

per la musica del passato.

•	 Per cominciare, ascolteremo la Professoressa Ne-

gruzzo evocare il pensiero di Papa Paolo VI sull’Eu-

ropa degli anni ‘60 e la risposta del Professor Laboa 

sull’influenza di Papa Montini sulla Spagna di allora, 

ancora lontana dal consenso democratico. 

•	 Nella seconda sessione, faremo un salto nell’at-

tualità con un illustre costituzionalista spagno-

lo, Leopoldo Calvo-Sotelo, a cui risponderanno un 

professore austriaco di dottrina sociale, il dottor 

Schlagnitweit, e un giornalista italiano, il dottor 

Carlo Muzzi, per chiedersi come la partecipazione 

dei cittadini sia influenzata dal fatto che oggi una 

parte importante della sovranità risiede di fatto 

nelle istituzioni europee, che sono pure lontane. 

•	 La terza sessione ci offrirà spunti di riflessione da 

parte di due illustri specialisti, il Professor Bestagno 

e il Professor Bekemans, per capire fino a che punto 

la costruzione europea continua a basarsi su valori 

e come questi fondamenti vengono compresi dalla 

realtà multiculturale che è la nostra. 

•	 Dopo il pranzo, ascolteremo il Presidente del Co-

mitato delle Conferenze Episcopali Europee, Mon-

signor Crociata, sul ruolo delle Chiese cristiane nel 

contesto di un’Europa secolarizzata, con risposte 

di voci qualificate provenienti da diversi settori del 

cristianesimo europeo. 

•	 Infine, apriremo un dialogo multiplo dopo aver 

ascoltato due egregi leader, i Presidenti van Rom-

puy e Prodi, ai quali risponderanno l’ex ministro 

spagnolo Íñigo Méndez de Vigo, un ricercatore 

inglese, Adrian Pabst, una figura di spicco del Par-

lamento europeo, Victoria Martín de la Torre, e un 

illustre professore spagnolo di teologia morale, Ju-

lio Martínez. 

Tutto questo serve ad alimentare la nostra riflessio-

ne e ad aiutarci a renderci pienamente conto che sì, 

siamo cittadini dell’Unione europea, abbiamo i rela-

tivi diritti e dobbiamo esercitare il nostro dovere di 

cittadini.

Ma cosa significa essere 
europeisti? Come ci si 

rapporta a questa realtà 
sovranazionale in continua 

evoluzione? È compatibile con 
l’orizzonte politico nazionale 

(per non dire nazionalista)?  
Siamo chiamati a votare, tra 
poche settimane, ma in cosa 

ci rappresentano esattamente 
gli eurodeputati?



Sessione 1: 
Paolo VI, 

l’Europa e la 
Spagna



234 235Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Papa Paolo VI e l’Europa

1	  Archives historiques du Parlement européen, Débats de la Session 1978-1979, Éloge funèbre, EU.HAEU/PEO.AP.DE.1978//DE19780911-02 In Pietro 

Conte, I Papi e l’Europa. Documenti. Pio XII, Giovanni XXIII, Paolo VI, 1978, p. 351.

Simona Negruzzo, docente dell’Università 
degli Studi di Pavia
Questa giornata di studio, frutto della collaborazione 

di due istituzioni intitolate a Paolo VI, non poteva non 

aprirsi col ripercorrere a grandi linee il pensiero di Gio-

vanni Battista Montini sulla costruzione dell’Europa. 

A lui dobbiamo una riflessione profonda sulle radici 

del nostro continente e la convinzione che ci lega uno 

straordinario patrimonio culturale, morale e spirituale. 

Prendere coscienza dell’Europa come «maestra di vero 

progresso» può essere uno stimolo per affrontare le 

sfide del nostro presente.

Lunedì 11 settembre 1978 in apertura della sessione del 

Parlamento europeo il presidente Emilio Colombo rese 

omaggio a Paolo VI spentosi a Castelgandolfo la sera 

del 6 agosto. Non si trattò di un elogio funebre formale, 

quanto piuttosto di un intervento partecipato e com-

mosso, inteso a ripercorrere le linee portanti di un pon-

tificato animato da un «messaggio di riconciliazione in 

un mondo lacerato dai conflitti»1. Tutto il magistero di 

papa Montini era stato ispirato, secondo Colombo, da 

un alto ideale in difesa dell’uomo e soprattutto a favo-

re dei poveri e degli oppressi, e sostenuto da un pro-

fondo anelito di giustizia e di pace.

Una missione, quella di Paolo VI, che seppur universale 

aveva sempre conservato una particolare attenzione 

al Vecchio continente invocando un’autentica ricon-

ciliazione, esortando all’esercizio della responsabilità 

per la costruzione un’Europa unita e pacificata, e ri-

vendicando la sua identità cristiana in campo spiritua-

le, morale, religioso e come sorgente principale, anche 

se non unica, della cultura e del pensiero occidentale.

Nel corso del suo pontificato, Paolo VI intervenne in più 

occasioni su questi temi affidando a discorsi, messaggi 

e lettere il suo pensiero maturato attraverso le espe-

rienze vissute in precedenza che avevano contribuito 

ad alimentarne la vocazione europea (dall’ambito fa-

miliare e oratoriano bresciano, a quello di assistente 

ecclesiastico della Federazione degli universitari cat-

tolici italiani, dal servizio diplomatico nella Segrete-

ria di Stato vaticana, a quello di pastore della diocesi 

milanese), una voce sempre lucida, diretta e partecipe, 

orientata a promuovere il dialogo e la solidarietà. Le 

fondamentali direttrici del suo pensiero risalgono in 

larga misura a intuizioni europeistiche e mondialisti-

che del periodo pre-pontificale e al suo rapporto con 

autori come Hilaire Belloc, Antonio Rosmini o Romano 

Guardini, ma sempre attualizzate e confrontate con i 

problemi e le attese dei popoli europei negli anni del-

la guerra e del dopoguerra, rivitalizzate dallo scambio 

assiduo con il fratello Lodovico, propugnatore instan-

cabile dell’unione europea e a lungo rappresentan-

te italiano al Parlamento di Strasburgo, e confortate 

dall’insegnamento di Pio XII e Giovanni XXIII, due papi 

“europei”, cioè contemporanei alla nascita dei grandi 

organismi comunitari, vivamente incoraggiati e accolti 

con profonda simpatia dalla Chiesa Cattolica.

Scorrendo i discorsi, l’approccio montiniano alle te-

matiche europee appare in tutta la sua evidenza. 

Incontrando i partecipanti al congresso delle asso-

ciazioni aderenti al Centro Giovane Europa l’8 set-

tembre 1965 presentava così l’ideale di un’Europa 

unita e pacificata:

«Voi dedicate i vostri sforzi per il raggiungimento 

di una Europa unita e pacifica. Ideale, questo, estre-

mamente bello ed importante, degno veramente di 

una generazione nuova che ha tratto utile amma-

estramento dalle tragiche esperienze delle ultime 

guerre; esso risponde ad una visione, che Noi ri-

teniamo moderna e saggia, dell’attuale momento 

storico, in cui i popoli vivono in una stretta inter-

dipendenza di interessi tra loro; esso è pienamen-

te conforme alla concezione cristiana dell’umana 

convivenza che tende a fare del mondo una sola fa-

miglia di popoli fratelli. Perciò la Chiesa, diletti Figli, 

volentieri vi incoraggia nel vostro lavoro. Si tratta 

di una meta assai ardua, è vero, ma la cui necessità 

appare vitale per l’Europa di domani, e anche forse 

per il mondo intero»2.

Questi concetti vengono riproposti nel messaggio in-

viato al Consiglio d’Europa il 26 gennaio 1977, una sorta 

di testamento spirituale sul processo unitario europeo 

nel quale risuona la eco della Populorum progressio. 

L’Europa secondo Paolo VI, legandosi alla prospettiva 

mondiale dell’enciclica, è, innanzitutto, un continente 

di pace e solidarietà, deve aiutare il progresso dei po-

poli più poveri e non può essere percepita solo come 

un’alleanza commerciale. Secondo Montini l’obiettivo 

della vera pace avrebbe dovuto essere raggiunto non 

solo interrompendo le ostilità, ma superando gli odi 

2	  Discorso di Paolo VI ai partecipanti al Congresso nazionale del Centro “Giovane Europa”, mercoledì 8 settembre 1965.

reciproci e i risentimenti derivanti dagli scontri bellici 

che nella prima metà del Novecento avevano segnato 

l’Europa.

Occorre attuare una riconciliazione a tutti i livelli e fra 

tutti gli uomini, impegnandosi nella solidarietà fra le 

nazioni e i popoli. Nel solco della Pacem in terris, Mon-

tini manifestò proprio nella Populorum progressio il 

suo risoluto impegno a favore dell’uguaglianza dei po-

poli e degli uomini. Il profondo squilibrio tra la ricchez-

za dei Paesi industrializzati e il mondo che aveva fame 

lo portarono a schierarsi a favore dei più sfavoriti, pur 

affermando che:

«il nostro sguardo si spinge più volentieri oltre l’Eu-

ropa, verso i paesi in via di sviluppo; tuttavia, l’Eu-

ropa rimane al centro delle nostre preoccupazioni, 

della nostra stima e della nostra fiducia».

Paolo VI aveva fiducia che gli europei fossero consa-

pevoli che l’Unione Europea fosse chiamata per storia 

e per vocazione a farsi carico anche dei problemi del 

mondo:

«Abbiamo la ferma speranza che l’Europa, infine 

unificata, non deluderà l’aspettativa dell’umanità».



236 237Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Il processo di integrazione europea, che Montini vive 

e conosce fin dal suo sorgere, viene da lui considera-

to una rivoluzione pacifica realizzata fra le nazioni allo 

scopo di attuare l’ideale comune che le lega, cioè la co-

struzione di un’Europa più umana, equa e senza discri-

minazioni. Questo è il modello invocato per le genera-

zioni future:

«Riteniamo che la gioventù d’Europa aspiri a que-

sto ravvicinamento ripudiando quelle barriere di 

cui non comprende più il significato».

Paolo VI era cosciente quanto incombesse sulle giova-

ni generazioni comprendere il valore di questa costru-

zione unificatrice che deve armonizzare le ricchezze 

particolari e le responsabilità intermedie in vista di un 

bene comune superiore:

«Siamo fermamente persuasi che la causa dell’u-

nificazione europea finirà col trionfare su tutti gli 

ostacoli. Questi ultimi potranno forse intralciare e 

addirittura rallentare, ma non fermare definitiva-

mente la marcia verso l’unità di quei popoli che la 

storia e la geografia portano a comprendersi e non 

a vivere in un equilibrio instabile o in una situazione 

fatta di continui antagonismi».

3	  Discours du Pape Paul VI aux membres de la Section agricole du Comité économique et social de la Communauté économique européenne, Samedi 

3 avril 1965.

Allo stesso modo, come pastore universale, assume su 

di sé il compito di infondere fiducia e speranza:

«Questo ministero ci impone il dovere di promuo-

vere e incoraggiare tutto ciò che può contribuire 

ad abbassare le barriere tra gli uomini e le nazioni, 

e condurli a un’intesa fraterna. E sebbene questo 

dovere abbia una portata universale, esso si appli-

ca anzitutto al gruppo di nazioni che una comu-

nità storica di destino ha avvicinato e che un’affi-

nità di tradizioni invita a fraternizzare in maniera 

più speciale. È questo il caso dell’Europa ed è per 

questo che tutto ciò che può accelerare la sua 

unificazione ci sembra costituire un contributo 

importante all’edificio della pace del mondo che 

desiderano così ardentemente tutti gli uomini di 

buona volontà»3.

L’identità europea è centrale nel lessico montiniano, 

quello dell’anima del continente. Il Pontefice è del tutto 

consapevole che «il cattolicesimo purtroppo non co-

pre più che in parte l’area europea», ma è altrettanto 

convinto dell’importanza della tradizione cristiana, 

«fatto innegabile» e «parte integrante dell’Europa». 

Incontrando gruppi diversi, Paolo VI ebbe modo di de-

scrivere come il processo di unificazione seppe con-

cretizzarsi rispondendo alla visione profondamente 

dinamica di una «Europa in cammino», una prospet-

tiva che aiutava a interpretare e discernere gli even-

ti storici del Vecchio continente. Dai testi si coglie 

quanto esulti per i progressi compiuti e trepidi davan-

ti alle difficoltà, ai momenti di stasi e di regresso, pur 

riconoscendo lucidamente il significato e il valore del-

le differenti istituzioni europee, seppur consapevole 

dei loro limiti e della non piena realizzazione delle loro 

potenzialità.

Di qui la volontà, talora il coraggio, di assumere inizia-

tive concrete come l’accreditamento stabile di rappre-

sentanti della Santa Sede presso le istituzioni europee 

o di inviare rappresentanti propri ad alcuni incontri 

internazionali, come le Conferenze di Helsinki del 1973 

e 1975 di cui si parla nella lettera inviata ad Agostino 

Casaroli, segretario dell’allora Consiglio per gli affari 

pubblici della Chiesa:

«Abbiamo voluto dare il nostro incoraggiamento 

ad un›iniziativa che, presentandosi come volta a 

promuovere il bene tanto desiderato e inestimabile 

della pace, era di grande importanza, non solo per i 

popoli d›Europa, ma per l›intera famiglia delle na-

zioni»4.

Ciò che l’Europa ha, ciò che il percorso storico le ha 

conferito deve secondo Paolo VI concorrere al benefi-

cio dell’intera umanità:

«Al culmine di questa lunga e spesso tormentata 

storia, in virtù della varietà di contributi che ogni 

4	  Lettre du pape Paul VI à Mgr Agostino Casaroli à l’occasion de la Conférence à Helsinki, 25 juillet 1975.
5	  Citazione tratta dal Discorso del Santo Padre Paolo VI: «En accueillant», 28 novembre 1968.

popolo di questo continente con il proprio genio le 

ha conferito, l’Europa ha un patrimonio ideale che 

rappresenta un patrimonio comune: questo patri-

monio si fonda essenzialmente sul messaggio cri-

stiano, proclamato a tutti i suoi popoli che lo hanno 

accolto e fatto proprio; esso comprende, oltre ai 

valori sacri della la fede in Dio e l’inviolabilità delle 

coscienze, i valori dell’uguaglianza e della fraternità 

umana, la dignità del pensiero dedicato alla ricerca 

della verità, della giustizia individuale e sociale, del 

diritto inteso come criterio di comportamento nei 

rapporti tra cittadini, istituzioni e Stati».

Accanto all’Europa solidale e di pace, quella del dia-

logo, rivolto a tutto il continente. Non solo, dunque, 

ai Paesi dell’Europa occidentale, di cui è riconosciuta 

l’importanza nella costruzione delle istituzioni comu-

nitarie, ma aperto anche a laici e non credenti, e quin-

di anche all’Europa centrale e orientale dominata dai 

regimi comunisti. La partecipazione della Santa Sede 

alle conferenze fu molto importante sia perché rap-

presentò un momento di unione di tutti i Paesi euro-

pei all’insegna della sicurezza e della cooperazione, 

sia perché nell’Atto finale venne introdotto il princi-

pio della libertà religiosa, non solo per i credenti, ma 

per tutti gli uomini, nello spirito della dichiarazione 

conciliare Dignitatis humanae. Venne effettivamente 

riconosciuta «la libertà dell’individuo di professare e 

praticare, solo o in comune con altri, una religione o 

un credo agendo secondo i dettami della propria co-

scienza» (art. 7).

L’edificazione dell’Europa per Montini affonda le sue 

radici e trova la sua garanzia nella profonda dimensio-

ne culturale e spirituale che non può ridursi a questioni 

di ordine tecnico o economico. C’è bisogno di «un sup-

plemento d’anima» per l’Europa5 che va oltre, informa 

e riempie di senso le stesse conquiste economiche, so-

ciali, politiche e istituzionali. A suo avviso è in gioco un 

alto stimolante ideale etico-politico:

«Poiché se l’Europa unita deve farsi, ciò non deve 

essere una creazione artificiale, imposta dall’ester-

no, ma deve sorgere come espressione proveniente 

dall’interno dei singoli popoli; deve generarsi come 

frutto di persuasione e di amore, non come risul-

Paolo VI era cosciente quanto 
incombesse sulle giovani 

generazioni comprendere il 
valore di questa costruzione 

unificatrice che deve 
armonizzare le ricchezze 

particolari e le responsabilità 
intermedie in vista di un bene 

comune superiore



238 239

tato tecnico e forse fatale delle forze politiche ed 

economiche»6.

L’unità europea non è impresa solitaria o esclusiva, 

ma la si costruisce insieme, grazie all’impegno di 

ciascuno, attraverso il servizio che tutti sono chia-

mati a compiere 

«La vostra nobile impresa illustra eloquentemente 

ciò che gli uomini possono fare, quando si uniscono 

gli uni con gli altri, gli uni con gli altri, gli uni per gli 

altri, e rinunciano ad essere gli uni sopra gli altri e 

gli uni contro gli altri. Perseverate in questo sfor-

zo pacifico, e che sia al servizio del bene comune 

dell’Europa e del mondo: questo è il Nostro augurio 

più caro»7.

La preminenza data ai valori ideali, alla formazione e 

alla diffusione di una mentalità umanitaria e di una cul-

tura comune è evidente nella convinzione che 

«la fede cattolica possa essere un coefficiente d’in-

comparabile valore per infondere vitalità spirituale 

a quella cultura fondamentale unitaria, che dovreb-

be costituire animazione di un’Europa socialmente 

e politicamente unificata»8.

6	  Discorso di Paolo VI ai partecipanti al Congresso nazionale del 

Centro “Giovane Europa”, mercoledì 8 settembre 1965.
7	  Discours du Pape Paul VI aux membres de la Haute Autorité de la 

Communauté européenne du charbon et de l’acier, Vendredi 8 octobre 

1965.
8	  Discorso di papa Paolo VI alla Federazione Universitaria Cattolica 

Italiana, Lunedì 2 settembre 1963.
9	  Discours du Pape Paul VI aux participants au symposium des 

evêques d’Europe, Samedi, 18 octobre 1975.
10	  Discours du Pape Paul VI au Groupe Démocrate Chrétien du Parle-

ment européen, Mercredi 14 octobre 1964.

Inserendosi nel solco degli interventi di papa Pacelli, 

Paolo VI considera la fede cristiana anima dell’Europa, 

il cristianesimo retaggio ed eredità della storia euro-

pea e suo criterio di unificazione:

«Parafrasando la famosa Epistola a Diogneto, po-

tremmo dire: ciò che l’anima è nel corpo, i cristiani 

sono nel mondo, in questo mondo d’Europa. Oh! 

Certamente, come al tempo di Diogneto, essi de-

vono dare la loro testimonianza in condizioni di 

povertà, nell’incomprensione, nella contraddizione, 

persino nella persecuzione. Ma se la loro sfida ha 

l’umiltà del Vangelo, ha anche il suo vigore, è porta-

trice di salvezza per tutti»9.

Si deve però notare che tale riferimento all’anima cri-

stiana dell’Europa escludeva per Paolo VI ogni nostal-

gia del medioevo e della sua cristianità per puntare 

piuttosto sui contenuti, ultimamente riconducibili ai 

diritti della persona umana che costituiscono quel 

«patrimonio umano, morale e religioso, ispirato in 

gran parte dal Vangelo, che ha assicurato e conti-

nua ad assicurare a questo continente un’influenza 

unica nella storia della civiltà»10.

Se nel 1947 Pio XII aveva proclamato San Benedet-

L’edificazione dell’Europa per 
Montini affonda le sue radici 

e trova la sua garanzia nella 
profonda dimensione culturale 
e spirituale che non può ridursi 

a questioni di ordine tecnico
o economico. 

to padre spirituale dell’Europa, Paolo VI non solo 

lo proclama patrono d’Europa, ma aveva altresì de-

finito nel 1977 la Convenzione europea dei diritti 

dell’uomo «pietra miliare nel cammino verso l’unio-

ne dei popoli».

L’Europa di Montini, dove l’Est appare «uno dei punti 

fondamentali per l’organizzazione definitiva della so-

cietà europea», non è né può essere chiusa in se stessa, 

ma deve schiudersi alle prospettive del mondo. Contro 

ogni risorgente tentazione eurocentrica, in un’ottica di 

redenzione dell’intera umanità, l’unità europea appare 

come una delle tappe più importanti verso l’unificazio-

ne del mondo.

Di qui la considerazione della missione storica dell’Eu-

ropa che consiste anzitutto nell’essere «maestra di 

vero progresso», aiutando i popoli in via di sviluppo 

(l’Africa anzitutto) a non ripetere gli stessi errori vis-

suti nella propria storia e cioè a realizzare progressi 

tecnici e materiali animati e sostenuti però da quel ne-

cessario «supplemento d’anima» che è costituito da 

una progressione morale e spirituale.

Per Paolo VI in tale missione rientra pure l’opera di edi-

ficazione della pace, nella consapevolezza che «un’Eu-

ropa unita sarebbe un gran passo verso la pace nel 

mondo»11. Questa unità, a partire dalla porzione occi-

dentale, rappresenta uno strumento strategicamente 

irrinunciabile per il raggiungimento della pace, sia per il 

11	  Discours du Pape Paul VI à l’ambassadeur de Belgique près le 

Saint-Siège, Jeudi 19 décembre 1968.
12	  Discours du Pape Paul VI aux représentants des différentes or-

ganisations européennes, Vendredi, 17 avril 1964.
13	  Discours du Pape Paul VI aux participants aux VIIes États 

généraux des communs et des autres pouvoirs locaux européens, Di-

manche, 17 octobre 1964.
14	  Discours du Pape Paul VI aux participants à la Conférence du 

superamento della divisione nazionalistica del genere 

umano sia per la formazione esemplare di aggregazio-

ni continentali che riducano i persistenti antagonismi 

internazionali.

La prospettiva con cui Montini guarda all’Europa è una 

prospettiva prettamente pastorale. Visto che «nulla 

di ciò che riguarda il vero bene degli uomini è estraneo 

alla Chiesa»12. E se la Chiesa si interessa dei problemi 

dell’Europa lo fa esercitando un impegno formativo dei 

suoi cittadini:

«un compito considerevole è stato svolto sulla stra-

da della costituzione di un’Europa unita sia al verti-

ce che a livello delle autorità locali, e tutti possono 

vedere le felici conseguenze di queste iniziative. 

Che questo sia un incoraggiamento a perseverare 

con energia e costanza. […] Le strade possono es-

sere diverse per raggiungere questa Europa di do-

mani. Sapete tutti per esperienza quanto l’avvento 

di un’Europa unita solleva delicati problemi politici, 

economici, sociali e psicologici. Meglio di chiunque 

altro, siete al corrente di questa complessità e vi 

sforzate, secondo i mezzi che ritenete più efficaci, 

di risolverne gradualmente i vari aspetti»13.

In tal senso, parlando alla conferenza del Movimento 

europeo:

«Abbiamo infatti anche la grande e gravosa respon-

sabilità di predicare il Vangelo e di fare di tutti gli 

uomini eredi e sorelle della missione pastorale che, 

nel corso dei secoli, ha considerato l’Europa come 

una cristianità solidale, pur differenziandosi netta-

mente in gruppi distinti, la cui missione era quella di 

educare secondo il proprio genio. Anche noi siamo 

per l’Europa Unita! Non possiamo non sperare che 

il processo da cui l’Europa deve uscire più unita, più 

libera da interessi più strettamente legati ai sistemi 

di mutuo soccorso, sta progredendo e conseguen-

do risultati concreti e definitivi»14.



241Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Di qui l’emergere in Paolo VI dell’importanza di una 

maggiore cooperazione e comunione tra le Con-

ferenze Episcopali Europee e la sottolineatura dei 

compiti dei cristiani chiamati a trarre dalla propria 

fede l’ispirazione per un impegno che sappia sotto-

lineare e realizzare l’uguaglianza e la dignità della 

persona umana, il superamento di un’etica individua-

listica e il senso della solidarietà nella convinzione 

che il lavorare per l’unificazione europea è una scelta 

morale responsabile e un dovere proprio del momen-

to storico.

Montini aderì all’idea di una costruzione istituzionale 

dell’Europa, molto aperta a tutte le soluzioni a favore 

della pace, ma nello stesso tempo fermissima su posi-

zioni di principio, soprattutto di fronte all’Unione So-

vietica e all’alleanza dei Paesi dell’Ovest con gli Stati 

Uniti. Era convinto che soltanto l’unione politica e mi-

litare avrebbe potuto proteggere la pace e che questa 

sarebbe stata garantita dalla costruzione di un’Europa 

riconciliata e unita15.

In sintesi, l’Europa sognata da Paolo VI deve farsi sem-

pre più unita per meglio servire il progresso dei popoli 

meno fortunati, lavorando altresì a preparare insieme 

ai Paesi dell’Est, – provvisoriamente separati, un futuro 

comune e fraterno, l’unità europea dall’Atlantico agli 

Urali. Il 26 gennaio 1977 per l’inaugurazione del «Pa-

lazzo d’Europa» a Strasburgo (oggi sede del Consiglio 

Mouvement Européen, Samedi 9 novembre 1963.
15	  Carlo Maria Martini, Un impegno rinnovato che nasce dalla memoria, in Montini e l’Europa, a cura di Ferdinando Citterio, Luciano Vaccaro, Brescia, 

Morcelliana, 2000, pp. 19-32.
16	  Message du Pape Paul VI au Conseil de l’Europa, 26 janvier 1977.
17	  Discours du Pape Paul VI aux membres de la Section agricole du Comité économique et social de la Communauté économique européenne, Samedi 

d’Europa, ma dal 1977 al 1999 del Parlamento europeo) 

scrive:

«Nel rispetto delle diverse correnti di civilizzazione 

e delle competenze della società civile, la Chiesa vi 

offre il suo aiuto per affermare e sviluppare il pa-

trimonio comune particolarmente ricco in Europa. 

L’unità deve essere vissuta prima che definita»16.

Le sue parole che auspicavano un’Europa solidale e con 

un’anima forte e coerente, brillano di nuova luce an-

che per noi oggi. Parole che non solo fanno da sfondo 

all’azione pastorale di Papa Francesco, ma sono ormai 

largamente condivise, basti pensare agli appelli alla 

“solidarietà europea” e al bisogno di “comunità” lan-

ciati da Jürgen Habermas e Zygmunt Bauman. Parole 

che, dunque, hanno bisogno di una traduzione concre-

ta e nuova. Ovvero di una soluzione politica che superi 

la cosiddetta integrazione europea funzionalista a fa-

vore di una integrazione dei popoli in cui venga rico-

nosciuta quell’anima profonda dell’Europa a cui faceva 

riferimento Paolo VI.

Anche per noi, dunque, in vista della giornata che ci at-

tende può risuonare ancora l’augurio di Paolo VI: 

«Dio benedica i vostri sforzi, [...] e le vostre fatiche 

al servizio della causa dell’Europa»17.

Paolo VI e la Spagna

3 avril 1965.
18	  Juan María Laboa, Pablo VI, España y el Concilio Vaticano. Madrid 2017.

Juan María Laboa, professore emerito dell’Università 
Pontificia di Comillas

Simona Negruzzo ci ha offerto una visione mirata e 

completa del sostegno di Papa Paolo VI alla costru-

zione di un’Europa unita, con approcci comuni e fedeli 

alla sua storia. Vorrei sottolineare schematicamente, 

a completamento di quanto espresso dalla professo-

ressa Negruzzo, l’appoggio decisivo di questo Papa alla 

democratizzazione della società spagnola, attraverso 

una Chiesa fedele ai principi conciliari e libera da opzio-

ni politiche ereditate dalla crudeltà della guerra civile e 

da un passato fondamentalista.

Il sostegno giovanile di Bevilaqua alla Democrazia Cri-

stiana e la partecipazione di Giorgio Montini agli inizi 

del Partito Popolare di Luiggi Sturzo. Giovanni Batti-

sta Montini conobbe la dittatura di Mussolini, seguì 

da vicino la carriera del padre e mantenne un intenso 

rapporto con i giovani che poi divennero importanti 

esponenti della Democrazia Cristiana. Tutti loro condi-

videvano l’idea condivisa dell’importanza di un’Europa 

unita da una cultura e da ideali comuni e dall’interazio-

ne dei loro Paesi. Si può dire che l’opzione europeista 

di Giovanni Battista Montini nacque in questo ambien-

te familiare favorevole e si sviluppò nella sua cultura, 

nelle sue letture, nei suoi rapporti con gli intellettuali, 

soprattutto francesi, e con importanti politici europei.

Vorrei sottolineare che la sua preoccupazione e la sua 

dedizione per la formazione cristiana e sociale degli 

studenti universitari aveva delle analogie nel nostro 

Paese con il tentativo e la dedizione di Herrera Oria per 

l’organizzazione e la formazione dei giovani dell’Azio-

ne Cattolica e la successiva strutturazione dell’Azione 

Cattolica dei Propagandisti. Molti anni dopo, Paolo VI 

creò Angél Herrera Oria cardinale.

D’altra parte, ricordiamo l’importante documento con-

ciliare Gaudium et Spes, che tanto ha influito sulla for-

mazione e sull’azione di tanti giovani spagnoli, in cui si 

afferma che un ordine politico-giuridico basato sulle li-

bertà democratiche è più conforme alla dignità umana. 

Ricordiamo, inoltre, che questo documento legittimava 

il pluralismo politico dei cattolici, pur rifiutando ogni 

repressione politica. Non c’è dubbio che i documenti 

“Dignitatis humanae”, “Gaudium et Spes” e “Christus 

Dominus” abbiano dato argomenti e convinzioni ai 

gruppi apostolici e ai sacerdoti spagnoli nella loro lotta 

per il ristabilimento della democrazia nel nostro Paese. 

Fatte queste considerazioni preliminari, vorrei sotto-

lineare, a complemento dell’intervento del professor 

Negruzzo, la comprovata convinzione personale che 

Paolo VI, con le sue parole e le sue decisioni, abbia ef-

fettivamente aiutato la Spagna nel suo cammino verso 

l’Europa unita, una realtà da cui il regime franchista e la 

Chiesa preconciliare erano ben lontani18 . 

Sospetto precoce
Le riserve che Montini suscitò fin dall’inizio nel mon- do politico franchista, sia per la sua formazione fran-

Le sue parole che auspicavano 
un’Europa solidale e con un’anima 

forte e coerente, brillano di 
nuova luce anche per noi oggi. 

Parole che non solo fanno da 
sfondo all’azione pastorale di 

Papa Francesco, ma sono ormai 
largamente condivise



242 243Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

cese sia per la sua sospetta vicinanza alla Democra-

zia Cristiana italiana, sono state studiate e sono ben 

note. Fin dai primi anni del regime franchista, la figu-

ra di Montini cominciò a essere giudicata con severi-

tà e sospetto.  

L’accusa ripetuta da alcuni ambasciatori spagnoli 

nei suoi confronti consisteva negli stretti rapporti 

che i membri della Segreteria di Stato e, in partico-

lare, mons. Montini, avevano con la Democrazia Cri-

stiana italiana, la vera bête noire di molti di loro. La 

cultura francese di Montini era anche, ai suoi occhi, 

19	  Le Monde, 25 gennaio 1973.
20	  Public Record Office. Ufficio stranieri 371-89498.
21	  Manuel Fraga, “Memoria breve de una vida pública”, Barcellona 1980, p.99.

una ragione della sua presunta avversione al regime 

politico di Franco. In occasione della morte di Mari-

tain (1973), Jacques Nobécourt ricordò l’influenza 

che il filosofo aveva esercitato sull’amico Montini. 

Nobécourt descrisse Maritain come l’ispiratore del 

“montinianesimo”19 .

Da parte sua, nelle relazioni inviate dal rappresentan-

te inglese al suo ministero nel 1947 si legge l’opinione 

espressa dal Sostituto Montini sull’opportunità della 

restaurazione di una monarchia moderata in Spagna20 

. Si tratta di una delle poche opinioni espresse da Mon-

tini sull’argomento giunte fino a noi. D’altra parte, non 

possiamo dimenticare che il fatto che Montini fosse 

considerato un maritainiano costituiva già uno stig-

ma e un pericolo per il mondo franchista, a causa delle 

opinioni del filosofo sull’insurrezione di Franco e sulla 

guerra civile che ne seguì.

Il “caso Montini” scoppiò in Spagna il 9 ottobre 1962, 

quando l’arcivescovo di Milano inviò un telegramma a 

Franco su richiesta degli studenti universitari milanesi, 

in seguito alla notizia della condanna a morte emessa 

da un tribunale militare nei confronti dello studente 

universitario Jorge Conill. Il telegramma del cardinale 

recitava: “A nome degli studenti cattolici milanesi e a 

nome mio, la prego di mostrare clemenza verso gli stu-

denti e gli operai condannati, affinché siano risparmia-

te vite umane e affinché l’ordine pubblico in una nazio-

ne cattolica sia difeso diversamente che in Paesi privi 

di fede e costumi cristiani”.

Questo telegramma era un attacco alla linea di gal-

leggiamento del regime confessionale di Franco, in-

nervosì alcuni ministri21 e non pochi vescovi, e servì a 

montare una campagna emotiva in Spagna contro il 

cardinale di Milano e, allo stesso tempo, ad allertare 

con illusione e speranza tanti spagnoli che desidera-

vano una Spagna più europea. Sia l’incidente che le 

reazioni di alcuni vescovi e sacerdoti dimostrarono a 

Montini che per molti vescovi spagnoli l’identificazio-

ne con la politica del governo era molto importante 

nel loro approccio episcopale.

Tutta la storia del dissenso di Paolo VI nei confronti 

del regime spagnolo è prevista in questo evento, non 

perché questo telegramma ne sia stato la causa, ma 

piuttosto perché mostrava ciò che Montini pensava 

del regime spagnolo, e l’impossibile comprensione e 

accettazione di esso da parte della sua formazione 

democratica e del suo storico rifiuto del fascismo 

22	  Il cardinale Villot informò l’ambasciatore Garrigues che le parole pronunciate dal Papa “erano state ispirate da lui stesso; che sapeva perché il Pontefice glielo aveva detto, 

che prima di fare questo passo aveva pregato e chiesto molto in preghiera che ciò che avrebbe detto avesse solo un significato positivo e fosse interpretato dagli spagnoli nello 

spirito di amore per la Spagna in cui erano state ispirate. Che fino all’ultimo momento stava correggendo questo testo”. AMAEC, R-37.498.

italiano, come appariva nel suo ambiente familiare e 

negli anni dedicati alla formazione dei giovani della 

FUCI.

Il progetto di Paolo VI per la Spagna
Il pontificato di Paolo VI ha coinciso nel tempo con il 

profondo cambiamento della Chiesa spagnola, secon-

do il modello conciliare, e con la modernizzazione e la 

democratizzazione della sua società. Entrambi i feno-

meni hanno avuto rilevanti concomitanze e interferen-

ze reciproche. La nostra tesi e convinzione è che il Papa, 

per ragioni pastorali e personali, optò chiaramente per 

una Chiesa non legata al regime politico e agì di conse-

guenza in modo deciso.

 Nell’attuazione di questo progetto e della decisione di 

Papa Montini, furono fondamentali i seguenti uomini di 

fiducia: Benelli, un uomo molto vicino al pontefice, che 

aveva lavorato nella Nunziatura spagnola e conosceva 

molto bene il Paese, che Paolo VI nominò Sostituto del-

la Segreteria di Stato; il nunzio in Venezuela Dadaglio, 

che inviò come nunzio a Madrid con istruzioni molto 

precise; e Tarancón, che nominò Arcivescovo di Ma-

drid e nominò Presidente della Conferenza Episcopale 

per rinnovare profondamente l’episcopato spagnolo, 

che era profondamente radicato nel passato. Da tene-

re in considerazione anche il nunzio Riberi, arcivescovo 

vicino al Papa, e il cardinale Villot, Segretario di Stato. 

Un discorso che segnala la sua preoccupazione
Il 24 giugno 1969, nel discorso di risposta al cardinale 

Tisserant, in occasione del sesto anniversario della sua 

elezione, Paolo VI si discostò dal tema dell’incontro e 

disse: “Permettetemi di rivolgere un pensiero di affetto 

paterno, non privo di una certa inquietudine, alla Spa-

gna, ai nostri venerabili fratelli nell’Ordine episcopale; 

ai nostri figli particolarmente cari, che l’ordinazione 

sacerdotale ha reso anche nostri fratelli e collaborato-

ri nel Ministero della Salvezza; al mondo del lavoro, ai 

giovani e a tutti i cittadini di quella nazione.

Certe situazioni a volte non lasciano indifferenti i no-

stri figli e provocano in loro reazioni che, ovviamente, 

non possono trovare una giustificazione sufficiente 

nell’impeto dell’ardore giovanile, ma che possono al-

meno suggerire una comprensione indulgente.

Auguriamo davvero a questo nobile Paese un progres-

so ordinato e pacifico, e per questo speriamo che non 

manchi il coraggio di promuovere la giustizia sociale, 

i cui principi la Chiesa ha chiaramente delineato. La 

presenza attiva dei pastori in mezzo alla gente - e ci 

auguriamo ardentemente che questa presenza possa 

avvenire anche nelle diocesi vacanti - e la loro azione, 

sempre inconfondibile di uomini di Chiesa, riuscirà a 

evitare il ripetersi di episodi dolorosi e condurrà le buo-

ne aspirazioni del clero, soprattutto dei giovani sacer-

doti, sulla giusta strada”.

È stata probabilmente la riflessione più seria e diret-

ta mai pronunciata da un Pontefice rivolgendosi a un 

Paese in un atto pubblico22 . Non dobbiamo dimen-

ticare che queste parole erano inserite nel contesto 

di un discorso in difesa dei diritti umani. In realtà, si 

trattava di un convinto richiamo all’attenzione sia 

delle autorità pubbliche spagnole che di quelle ec-

clesiastiche.

In un’udienza concessa all’ambasciatore spagnolo Gar-

rigues, Paolo VI gli disse che la gerarchia doveva mo-

strare comprensione verso il laicato cattolico. “Pensi, 

signor ambasciatore, allo stato dei seminari spagnoli, 

al grave stato di crisi in cui versa la Compagnia di Gesù, 

alla situazione dell’Azione Cattolica, dove sono stati 

eliminati i dirigenti più importanti e quelli più tradizio-

nalmente legati a questa organizzazione e, attraver-



244 245Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

so di essa, alla Chiesa. È avvenuta una separazione di 

massa, con conseguenze incalcolabili per la vita stessa 

e il futuro dell’Azione Cattolica in Spagna”. Garrigues, 

concludendo l’udienza, scrisse a Franco: “La mancata 

elevazione dell’arcivescovo di Madrid al cardinalato 

nell’ultimo concistoro ha senza dubbio avuto a che fare 

con questa vicenda”. 23

Nel suo deciso tentativo di rinnovare la Chiesa spagnola, 

sforzandosi di far conoscere e seguire meglio il Concilio, 

il Papa ha appoggiato il tentativo dell’Azione cattolica 

spagnola, nei suoi vari rami, di riflettere, organizzare e 

agire in accordo con i documenti conciliari, senza subor-

dinarsi all’umore politico del pensiero dominante del re-

gime politico dominante e di non pochi vescovi.

È stato, quindi, un campanello d’allarme per le auto-

rità pubbliche, un doloroso richiamo alla situazione 

dell’Azione Cattolica spagnola e al suo risoluto rifiuto 

dell’attacco da parte di alcuni vescovi che, di fatto, vi 

hanno posto fine. È stato anche un appello molto serio 

a una vigilanza più sensibile nei confronti delle preoc-

cupazioni e delle aspirazioni dei giovani.

23	  Archivio Francisco Franco, leg.230, fol.48. MAE, pp.770-772.
24	  J. L. Martín Descalzo, “Tarancón, el cardenal del cambio”, Barcellona 1982, p.99.

Azione coordinata
Il Papa, che aveva avuto a che fare con i vescovi spa-

gnoli nelle sessioni conciliari e sapeva della loro divi-

sione e dell’identificazione di gran parte di loro con la 

politica di Franco, era disposto a favorire e sostenere 

l’opzione conciliare di gran parte dei cattolici e dei ve-

scovi spagnoli.

Nel febbraio 1973, Paolo VI ricevette le credenziali 

dell’ambasciatore Lojendio. Nel suo discorso espresse 

questo sostegno: “La Chiesa, fedele alla sua missione 

di servizio disinteressato, non poteva rimanere indif-

ferente alle giuste aspirazioni che si agitano ogni gior-

no più vivacemente nello spirito umano, né rimanere 

neutrale di fronte ai processi di cambiamento in atto 

nel mondo, in cui sono in gioco valori fondamentali di 

ordine spirituale e morale, come l’amore fraterno, la 

giustizia, la libertà civile e religiosa”. Non si trattava di 

nuotare tra due acque, ma piuttosto di scegliere una 

sponda diversa da quella tradizionale e di difendere 

valori che necessariamente si scontravano con quelli 

difesi dal regime politico dominante.  

Che Paolo VI avesse un’idea per la Spagna lo dimostra 

la scelta personale di Tarancón come arcivescovo di 

Madrid: “Dipende da me”, gli disse. Nell’affidargli l’arci-

diocesi, gli disse: “È un momento molto difficile per la 

Chiesa spagnola. Lei sta per essere eletto presidente 

della Conferenza episcopale (...) Inoltre, normalmente, 

presto ci saranno importanti cambiamenti in Spagna 

e per quel momento di transizione ho bisogno di un 

uomo di piena fiducia a Madrid”.24 “Si può veramente 

affermare, ha commentato il cardinale, che questa no-

mina era la piena conferma che la Santa Sede conside-

rava indispensabile un cambiamento di rotta nell’at-

teggiamento della gerarchia spagnola”25 . “Ho avuto 

l’aiuto personale di Paolo VI per fare il discernimento 

e per applicarlo in seguito. Quando sorgevano proble-

mi, chiedevo udienza e me la concedevano subito”. “In 

effetti, io parlo con il Papa, quando sorge un problema 

e a volte ci sono cose un po’ difficili, e chiedo la sua 

guida. Ricordo che in un’occasione gli dissi che dove-

vo prendere una decisione e Paolo VI mi rispose: “Vai 

pure, io sono qui. Insomma, oltre al discernimento, c’e-

ra tutta la forza morale che il Papa mi dava”26 .

Quando furono creati cardinali Tarancón e Tabera 

(28 marzo 1969), essi fecero visita al Papa in un’udien-

25	  “Confesiones”, Madrid 1996, pp. 399-401.
26	  Paolo VI e la Spagna. Brescia 1996
27	  Vicente Enrique Tarancón, “Confesiones”. Madrid 1996, pp. 394-395.
28	   Enrique Berzal de la Rosa, “Del catolicismo nacional a la lucha antifranquista. La HOAC de Castilla y León entre 1946 y 1975”. Valladolid 2000.

za che durò un’ora. Dopo essere stato informato da 

loro sulla situazione politica spagnola, sulle relazio-

ni Chiesa-politica, sulla Conferenza episcopale e sui 

cambiamenti che stavano avvenendo al suo interno, 

Paolo VI confidò loro le sue preoccupazioni e i suoi 

progetti. Scrive Tarancón: “Ci parlò dei sacerdoti, so-

prattutto di quelli giovani, chiedendo a noi vescovi di 

dedicare loro un’attenzione speciale e di raccogliere, 

per quanto possibile, le loro preoccupazioni. Ha insi-

stito molto sulla spiritualità sacerdotale e sulla ne-

cessità di cercare di superare la divisione che si era 

creata tra il clero.

Accennava alla direzione della politica. Da un lato, ha 

lodato lo spirito sinceramente cristiano dei governan-

ti, pur riconoscendo che la giustizia non è stata servi-

ta e che alcuni diritti degli individui e dei gruppi sociali 

non sono stati sufficientemente riconosciuti e raffor-

zati. Era profondamente preoccupato che il regime si 

stesse indurendo con la debolezza del caudillo e che la 

soluzione di un regime personale non fosse chiara. Ha 

suggerito che ora è essenziale prendere provvedimenti 

per rendere la transizione possibile e pacifica.

Ci parlò anche della posizione che l’episcopato dove-

va mantenere rispetto al regime: rispetto dell’autorità, 

collaborazione sincera in tutto ciò che era per il bene 

del popolo, ma reale indipendenza dalla politica. Ac-

cennò poi al fatto che la Santa Sede aveva proposto 

una linea sulla nomina dei vescovi, per rinnovare la 

Conferenza, rammaricandosi che il privilegio di pre-

sentazione di Franco avesse limitato la sua libertà per 

queste nomine; commentò che non riusciva a capire 

come un governo cattolico non potesse accettare il 

suggerimento del Consiglio su questo punto.

Ha detto chiaramente che aveva una fiducia assoluta 

in entrambi e che non ci aveva nominato cardinali per-

ché condividessimo più intimamente la sua responsa-

bilità e le sue preoccupazioni per la Chiesa in Spagna.27

La nunziatura di Paolo VI a Madrid sostenne anche 

l’interessante e impegnata azione sociale della YCW e 

della HOAC28 che, in un certo senso, parteciparono al 

rinnovamento delle Comisiones Obreras e della UGT, i 

tradizionali sindacati spagnoli con una forte tradizione 

anticlericale.



246 247Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Tarancón, da parte sua, riassume alcuni principi del-

la sua azione: “Mi sono posto due obiettivi: applicare 

alla Spagna gli insegnamenti del Concilio Vaticano II 

sull’indipendenza della Chiesa da ogni potere politico 

ed economico, e fare in modo che la comunità cristiana 

diventasse un efficace strumento di riconciliazione per 

superare lo scontro tra spagnoli che era culminato nel-

la guerra civile. In breve, volevo che la Chiesa perdes-

se potere politico e guadagnasse credibilità religiosa. 

Ho agito in questo modo perché ritenevo che questo 

atteggiamento, che doveva essere necessariamente 

costruttivo, fosse indispensabile per purificare la co-

munità dei credenti. E perché la Chiesa potesse recu-

perare nella nuova situazione politica la libertà evan-

gelizzatrice che le era indispensabile”29 .

A pochi episcopati Paolo VI rivolse parole così con-

crete, così vicine alla situazione che le loro Chiese 

29	  María Luisa Brey, “Conversaciones con el Cardenal Tarancón”, pp. 17-18. Bilbao 1994.

stavano vivendo in quel momento. Era consapevole 

del risveglio della nazione spagnola e della comuni-

tà cristiana spagnola. E della necessità di ascoltarli e 

guidarli. Nell’udienza con l’ambasciatore Garrigues, 

insistette sulla sua preoccupazione: “Erano tutti pro-

blemi urgenti, allarmanti, di vera apostasia che non 

potevano essere rimandati. E che il rimedio più im-

mediato e più importante era quello di ristabilire il 

prestigio e l’autorità dell’episcopato spagnolo. Che i 

vescovi siano vescovi, vescovi nella migliore armonia 

con il potere civile, ma senza ombra di politicizzazio-

ne”. In altre parole, Paolo VI voleva vescovi liberi da 

ogni legame politico, rispettati dal loro popolo, vicini 

ai giovani, capaci di guidare la nuova scena spagnola. 

Nella stessa intervista, il Papa gli segnalava l’urgenza 

di “ristabilire il prestigio e l’autorità dell’episcopato 

spagnolo”. Che i vescovi siano vescovi, vescovi nella 

migliore armonia con il potere civile, ma senza ombra 

di politicizzazione”30 . In altre parole, Paolo VI voleva 

vescovi liberi da ogni vincolo politico, rispettati dal 

loro popolo, vicini ai giovani, capaci di guidare la nuo-

va scena spagnola.

Quando Paolo VI dichiarò il 1975 anno della riconci-

liazione, aveva in mente una Chiesa lacerata e diso-

rientata e, nel caso specifico che sto presentando, 

una Spagna divisa con un futuro immediato incer-

to. La riconciliazione tra le diverse fazioni e i diversi 

approcci era urgente nella Chiesa, e in Spagna, una 

Spagna divisa e non riconciliata, nonostante i qua-

rant’anni trascorsi dalla guerra civile, in un momento 

in cui il regime poteva crollare da un momento all’al-

tro, la riconciliazione era l’aspirazione della Chiesa e 

dei cittadini. È in questo senso che la famosa propo-

sizione 34 dell’Assemblea Congiunta, approvata dal-

la maggioranza e fraintesa da altri, andava in questa 

direzione: “Riconosciamo umilmente e chiediamo 

perdono perché non sempre abbiamo saputo essere 

veri ministri della riconciliazione tra il nostro popolo 

diviso da una guerra tra fratelli”. Molti videro queste 

conclusioni come un’erosione del sistema civico-ec-

clesiale emerso dalla guerra, e a tal fine squalificaro-

no lo spirito dell’Assemblea.

30	  Archivio Francisco Franco, leg.230, fol.51. MAE 3606/1

Nel discorso di Tarancón all’apertura della XIX Assem-

blea plenaria dei vescovi, ha insistito sul fatto che “la 

missione di riconciliazione della Chiesa deve estender-

si anche alla convivenza sociale per raggiungere l’uni-

tà, l’amore e la pace per tutti”.

Bisogna considerare che l’appoggio deciso ed efficace 

di Paolo VI a una Chiesa meno politicizzata e più libera, 

in accordo con le decisioni e il clima del Concilio Vati-

cano II, aveva a che fare con lo spirito conciliare di tanti 

cattolici e sacerdoti spagnoli che cercavano di riconci-

liare la Chiesa con la modernità, e questo includeva, da 

parte loro, un nuovo atteggiamento politico e cultura-

le, l’accettazione della democrazia e delle libertà, e una 

maggiore armonia con lo spirito, la cultura e la teologia 

presenti in Europa.

Non dimentichiamo che molti sacerdoti avevano stu-

diato in Italia, Francia e Germania e insegnavano nel-

le facoltà teologiche e nei seminari spagnoli ciò che 

avevano sentito e letto da Rhaner, De Lubac, Danielou, 

Congar e tanti altri loro maestri. I vecchi rifiuti della 

teologia degli autori francesi, tedeschi e belgi scom-

parvero e il loro pensiero fu ripreso e insegnato nelle 

nostre università. Il desiderio di far parte dell’Europa 

unita si è rivelato il desiderio della maggioranza degli 

spagnoli.

Concludo con le parole di Bevilacqua, che conosceva 

così bene Montini:

Montini non fu un papa facile, era destinato a regnare 

in mezzo a grandi contrasti, e forse a essere incompre-

so dai suoi contemporanei. Ma quando valuteremo il 

suo pontificato, vedremo che è stato uno dei papi più 

sensibili alle esigenze del suo tempo, perché ha vissuto 

intensamente la condizione critica del suo tempo e si è 

sforzato in modo esemplare di interpretare quelli che 

Papa Giovanni chiamava “i segni dei tempi”. 

Paolo VI voleva vescovi liberi 
da ogni vincolo politico, 

rispettati dal loro popolo, 
vicini ai giovani, capaci 

di guidare la nuova scena 
spagnola.



Sessione 2: 
Partecipazione 

dei cittadini



250 251Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

La ripartizione delle competenze 
tra l’Unione e gli Stati 
membri: come influisce sulla 
partecipazione dei cittadini?

1	  L’espressione è tratta dalla risoluzione legislativa del Parlamento europeo del 3 maggio 2022 sulla proposta di regolamento del Consiglio relativo 

all’elezione dei membri del Parlamento europeo a suffragio universale diretto, che viene citata ampiamente qui di seguito.

Leopoldo Calvo-Sotelo, 
Letrado mayor del Consiglio di Stato

I. �Introduzione: cittadinanza dell’Unione e cittadinanza 
degli Stati membri.

L’articolo 20, paragrafo 1, del TFUE, che prevede la 

creazione di una cittadinanza dell’Unione, aggiunge 

che “è cittadino dell›Unione chiunque abbia la citta-

dinanza di uno Stato membro” e che “la cittadinanza 

dell’Unione si aggiunge alla cittadinanza nazionale 

senza sostituirla”.  Come ha scritto la professoressa 

spagnola Araceli Mangas, la cittadinanza dell’UE è un 

complemento della cittadinanza degli Stati membri.  

Così, i cittadini di uno Stato hanno diritti “propri” nella 

sfera statale e, d’altro canto, godono dei diritti di cit-

tadinanza dell’Unione “sia all’interno dello Stato di cui 

sono cittadini sia nel territorio di altri Stati membri” 

(Araceli Mangas).

In altre parole, i cittadini degli Stati membri dell’UE 

hanno due diversi “status activae civitatis”, cioè due 

diverse serie di diritti di cittadinanza attiva, che pos-

sono esercitare separatamente o cumulativamente, a 

seconda dei casi.  

Ai fini della presente presentazione, i diritti di cittadi-

nanza attiva europei più rilevanti sono i seguenti:

•	 Il diritto di voto e di eleggibilità alle elezioni del Par-

lamento europeo (articolo 20, paragrafo 2, lettera b), 

del Trattato sul funzionamento dell’Unione europea).

•	 Il diritto di petizione al Parlamento europeo (artico-

lo 20, paragrafo 2, lettera d), del TFUE).

•	 Il diritto di promuovere l’iniziativa per invitare la 

Commissione europea, nell’ambito delle sue com-

petenze, a presentare una proposta appropriata su 

questioni per le quali i cittadini promotori ritengo-

no che sia necessario un atto giuridico dell’Unione 

ai fini dell’attuazione dei trattati (articolo 11, para-

grafo 4, del trattato sull’Unione europea).

Inoltre, sebbene sarebbe naturale che i diritti europei 

di partecipazione civica siano esercitati su questioni 

che rientrano nella competenza dell’Unione europea, 

spesso non è così.  Infatti, altrettanto importante della 

questione della competenza è la questione se un dirit-

to di partecipazione civica sia esercitato in vista dello 

“spazio politico europeo”1 o dello spazio politico na-

zionale.  Torneremo su questo punto più avanti.

II. �I diritti di partecipazione dei cittadini nell’Unione 
europea di oggi.

Dopo questa breve introduzione concettuale alla citta-

dinanza dell’Unione europea, vorrei fare un’altrettanto 

breve introduzione all’attualità europea nel campo dei 

diritti di partecipazione dei cittadini.  Questo si riflette 

in una serie di documenti adottati negli ultimi cinque 

anni, che sono, in ordine cronologico, principalmente i 

seguenti:

•	 Risoluzione del Parlamento europeo del 12 feb-

braio 2019 sull’applicazione delle disposizioni del 

trattato relative alla cittadinanza dell’Unione (P8_

TA(2019)0076).

	 La risoluzione, tra l’altro, “ricorda la necessità di 

promuovere la dimensione europea delle elezioni 

del Parlamento europeo” e “sottolinea la neces-

sità di informare i cittadini sulla recente riforma 

della legge elettorale e sul processo di designa-

zione dei capilista (“Spitzenkandidaten”), insi-

stendo sull’importanza politica e sul simbolismo 

di questa figura al fine di rafforzare la cittadinan-

za dell’Unione”.

•	 Il progetto di Statuto della cittadinanza europea 

approvato nel marzo 2022 dal gruppo Renew-Euro-

pe del Parlamento europeo, a cui la professoressa 

Teresa Freixes ha recentemente dedicato uno stu-

dio in Spagna.  Tra le sue proposte sulla partecipa-

zione dei cittadini, il progetto sottolinea il diritto 

di promuovere un’iniziativa popolare europea per 

garantire la realizzazione della volontà dei suoi 

promotori, che potrebbe essere accettata solo at-

traverso la riforma dei Trattati.

	 La relazione finale della Conferenza sul futuro 

dell’Europa, maggio 2022, che nella sua proposta 

38 (democrazia ed elezioni) contiene elementi la cui 

adozione richiederebbe anche la riforma dei Tratta-

ti, come l’introduzione di un referendum a livello 

europeo, indetto eccezionalmente dal Parlamento 

europeo su questioni di particolare importanza per 

tutti i cittadini dell’UE; o la possibile elezione del 

Presidente della Commissione a suffragio universa-

le dei cittadini dell’Unione.



252 253Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

•	 Risoluzione legislativa del Parlamento europeo del 

3 maggio 2022 sulla proposta di regolamento del 

Consiglio relativo all’elezione dei membri del Parla-

mento europeo a suffragio universale diretto (P9_

TA (2022)0129).

Due considerando di questa risoluzione sono partico-

larmente eloquenti ai fini del presente caso.  Sono, ri-

spettivamente, quelli designati dalle lettere U e Z:

“considerando che i partiti politici europei contri-

buiscono “a formare una coscienza politica euro-

pea” e dovrebbero quindi svolgere un ruolo più im-

portante nelle campagne elettorali del Parlamento 

europeo, in modo da accrescere la loro visibilità e 

rendere chiaro il legame tra il voto per un determi-

nato partito nazionale e il suo impatto sulla dimen-

sione del gruppo politico europeo nel Parlamento 

europeo e sulla nomina del Presidente della Com-

missione”. (...)

“considerando che l’istituzione di una circoscrizione 

elettorale a livello dell’Unione (di seguito denomina-

ta circoscrizione dell’Unione), le cui liste sarebbero 

guidate dal candidato di ciascuna famiglia politica 

alla presidenza della Commissione, rafforzerebbe la 

democrazia europea e accrescerebbe la legittimità 

dell’elezione del presidente della Commissione e la 

sua responsabilità; che ciò potrebbe contribuire alla 

costruzione di uno spazio politico europeo e a rendere 

le elezioni del Parlamento europeo realmente basate 

su questioni europee e non su questioni di mero inte-

resse nazionale”. (...)

Già nel suo dispositivo, la risoluzione citata (punto 

18) ritiene che “l’introduzione di una circoscrizione 

dell’Unione in cui sono eletti 28 membri del Parla-

mento europeo, senza incidere sul numero di rap-

presentanti eletti da ciascuno Stato membro, e in cui 

le liste sono capeggiate dal candidato di ciascuna 

famiglia politica alla presidenza della Commissione 

è un’opportunità per rafforzare la dimensione de-

mocratica e transnazionale delle elezioni europee” 

(...).  Il Parlamento si premura di sottolineare che la 

creazione di tale circoscrizione è “compatibile con i 

Trattati” (punto 19).

III.  I diversi tipi di esercizio dei diritti di partecipazione 
dei cittadini.
Le citazioni sopra riportate della Risoluzione del Par-

lamento europeo del 3 maggio 2022 servono come 

introduzione all’analisi dei diversi tipi di esercizio dei 

diritti di partecipazione dei cittadini.  Sia l’esercizio dei 

diritti europei di cittadinanza attiva sia (anche se più 

raramente) l’esercizio di diritti nazionali della stessa 

natura possono essere proiettati oltre il loro ambito 

istituzionale.

Lo scenario meno frequente (quello dei diritti nazio-

nali) può essere illustrato con un esempio ipotetico: il 

diritto di petizione riconosciuto dall’articolo 29.1 del-

la Costituzione spagnola può essere esercitato per 

chiedere alle Cortes Generales di garantire il rispetto 

del principio di sussidiarietà in conformità con il Pro-

tocollo sull’applicazione dei principi di sussidiarietà 

e proporzionalità, il tutto ai sensi dell’articolo 5.3 del 

Trattato sull’Unione europea.  In altre parole, un diritto 

che appartiene allo “ius activae civitatis” nazionale vie-

ne esercitato con il fine ultimo di produrre effetti nel 

diritto dell’Unione europea.

Lo scenario inverso, molto più noto, è fonte di preoc-

cupazione.  Si tratta di quei diritti di partecipazione dei 

cittadini che, riconosciuti dai Trattati e concepiti per 

essere esercitati nello “spazio politico europeo”, ven-

gono tuttavia esercitati con un occhio allo spazio po-

litico nazionale.

La parte esplicativa della recente risoluzione del Par-

lamento europeo del 12 dicembre 2023 sulle elezioni 

europee del 2024 (P9_TA(2022)0129) afferma mol-

to chiaramente: “considerando che troppo spesso le 

campagne politiche per le elezioni europee negli Stati 

membri non sono sufficientemente “europee”, ma sono 

dominate da dibattiti politici di natura puramente na-

zionale, regionale e locale” (...).

Di fronte a questo problema, la già citata Risoluzione 

del Parlamento europeo del 3 maggio 2022 indica al-

cuni possibili rimedi: la promozione dei partiti politici 

a livello europeo, che contribuiscono “a formare una 

coscienza politica europea e a esprimere la volontà dei 

cittadini dell’Unione” (articolo 10.4 TUE); e l’introdu-

zione di una circoscrizione dell’Unione in cui verrebbe-

ro eletti ventotto eurodeputati, con liste capeggiate 

dal candidato di ciascuna famiglia politica alla presi-

denza della Commissione.

Come si è visto, la Conferenza sul futuro dell’Europa 

ha preso in considerazione anche le modalità per raf-

forzare lo spazio politico europeo, stimolando la par-

tecipazione dei cittadini alle elezioni del Parlamento 

europeo e, soprattutto, incanalando questa parteci-

pazione verso fini autenticamente europei.  Si tratta 

di mezzi molto più radicali, che richiederebbero la 

modifica dei Trattati: l’introduzione di un referendum 

su scala europea e l’eventuale elezione del Presidente 

della Commissione a suffragio universale dei cittadini 

dell’Unione.

Infine, va sottolineato che esiste un diritto europeo 

di partecipazione dei cittadini che, in virtù della sua 

configurazione nel Trattato sull’Unione europea 

(articolo 11.4), sembra essere protetto da qualsia-

si distorsione derivante da un esercizio meramente 

orientato verso uno spazio politico nazionale.  È il 

caso dell’iniziativa dei cittadini europei, che deve ne-

cessariamente essere finalizzata a invitare la Com-

missione europea, nell’ambito delle sue competenze, 

a presentare una proposta appropriata su questio-

ni che i cittadini promotori ritengono richiedano un 

atto giuridico dell’Unione ai fini dell’attuazione dei 

Trattati.

Leopoldo Calvo-Sotelo 

27 marzo 2024



254 255Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Verso una maggiore 
partecipazione dei cittadini?

Markus Schlagnitweit, Direttore della Katholische 
Akademie Österreichs 
Nella questione della ripartizione delle competenze tra 

l’UE e i suoi Stati membri, la dottrina sociale cattolica è 

affrontata principalmente nei suoi principi fondamen-

tali di sussidiarietà e di orientamento verso un bene 

comune paneuropeo risp. universale. Questi principi 

non stanno mai uno accanto all’altro, ma piuttosto si 

condizionano, si completano e, se necessario, si cor-

reggono a vicenda. In una società in cui le forze cen-

trifughe tendono a dominare, l’orientamento al bene 

comune dovrebbe quindi avere un peso maggiore ri-

spetto, ad esempio, alle preoccupazioni per le respon-

sabilità e gli interessi individuali. Questo mi sembra 

essere necessario nell’attuale situazione dell’UE. Solo 

pochi giorni fa, un gruppo di vescovi cattolici di diver-

se diocesi di frontiera dell’Europa occidentale, deno-

minato “Euregio”, ha pubblicato una lettera pastorale 

intitolata “Aria fresca per l’Europa” in occasione delle 

prossime elezioni europei. In questo documento i ve-

scovi riconoscono i grandi risultati dell’integrazione 

europea nei settori dello sviluppo democratico, della 

politica sociale, della solidarietà internazionale e della 

cooperazione tecnologica e sociale. Allo stesso tempo, 

però, i vescovi ritengono che l’integrazione europea sia 

compromessa e che debba affrontare grandi sfide. Par-

lano di una “crisi della coscienza europea” e individua-

no nel nazionalismo populista, che nasce da distorsioni 

economiche, geopolitiche e di politica migratoria, la 

principale forza trainante.

Questo nazionalismo populista non solo è diretta-

mente diretto contro la creazione di una “coscienza 

europea”, ma la contrasta anche indirettamente, so-

prattutto nel contesto delle campagne elettorali eu-

ropei che sono ancora prevalentemente organizzate 

e combattute a livello nazionale: Da un lato, abbiamo 

qui i partiti piuttosto pro-europei che vogliono pro-

muovere l’integrazione europea, e dall’altro, i partiti 

populisti euro-scettici e di destra che danno priorità 

agli interessi nazionali e minacciano di uscire dall’UE. 

Nelle campagne elettorali, questo porta spesso a di-

battiti superficiali ed emotivi in cui vengono trascura-

te le questioni politiche più urgenti e paneuropei. In-

vece di parlare di questioni come la politica ecologica 

e climatica europea, la politica estera e di sicurezza, la 

politica della ricerca o sociale, il discorso nelle campa-

gne elettorali è prevalentemente incentrato su “a fa-

vore” o “contro” o “più” o “meno” Europa. Stiamo quin-

di vivendo l’assurda situazione di campagne elettorali 

in cui i candidati politici mettono in discussione la 

legittimità, il significato o le competenze della stessa 

istituzione politica e delle sue cariche che si candida-

no a ricoprire. E questo dibattito di fondo certamente 

non è un terreno fertile per una maggiore partecipa-

zione dei cittadini dell’UE in termini di consapevolez-

za paneuropea - al contrario.

Tuttavia, è probabilmente troppo miope ritenere re-

sponsabili per questo solo i partiti populisti anti-eu-

ropei di destra. Piuttosto, è necessario considerare 

anche i potenziali difetti di progettazione all’inter-

no degli organi politici dell’UE, soprattutto a livello 

di Parlamento, ma anche di Commissione. In questo 

contesto, può essere utile esaminare alcuni dei prere-

quisiti chiave per il buon funzionamento delle demo-

crazie a livello nazionale. Vorrei sottolineare un punto 

in particolare, che si ispira al principio del dialogo del-

la dottrina sociale della chiesa: Le democrazie hanno 

bisogno di diversità politica per un vivace discorso 

politico e per il loro stesso sviluppo e, a questo pro-

posito, hanno pure bisogno di un’opposizione funzio-

nante oltre che di governi e maggioranze parlamen-

tari stabili. Tuttavia, questo aspetto spesso manca a 

livello europeo.

La politica europea e le sue strutture istituzionali sono 

fortemente caratterizzate dal compromesso e dal con-

senso (il che non è un male in sé). Tuttavia, le elezioni 

in una democrazia servono ad esprimere il (dis)gradi-

mento politico, cioè a confermare o bocciare i partiti 

politici e i loro programmi - e questo non è sufficiente-

mente possibile a livello europeo: Anche se abbiamo i 

vari gruppi politici a livello di Parlamento europeo, que-

sti sono a loro volta composti solo dai delegati eletti 

dei partiti nazionali. Le campagne elettorali dell’UE 

nei singoli Stati membri si concentrano quindi princi-

palmente sulle dinamiche tra il governo nazionale e 

la sua opposizione, ma non su questioni e programmi 

veramente europei. E questi vengono discussi - se mai 

- solo sotto l’egida degli interessi nazionali o solo sot-

to forma del noto dibattito di fondo “pro” o “contro” o 

“più” o “meno” Europa.

Sono quindi pienamente d’accordo con Sig. Calvo-So-

telo sul fatto che i partiti autenticamente paneuropei 

debbano svolgere un ruolo più incisivo nelle elezioni 

europee. Se i cittadini europei dovrebbero essere chia-

mati in causa in modo più deciso, devono essere messi 

di fronte a visioni politiche e programmi concreti per 

l’ulteriore sviluppo dell’UE nel suo complesso e non a 

singoli interessi nazionali. Tuttavia, questo non è suffi-

ciente: Le elezioni europee dovrebbero anche offrire ai 

cittadini l’opportunità di votare tra i diversi programmi 

paneuropei o di esprimere la propria (dis)soddisfazione 

politica. Tuttavia, la mancanza di un’autentica politica 

di governo e di opposizione a livello europeo ostacola 

Le campagne elettorali 
dell’UE nei singoli Stati 

membri si concentrano quindi 
principalmente sulle dinamiche 

tra il governo nazionale e 
la sua opposizione, ma non 

su questioni e programmi 
veramente europei.



256 257Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

questo processo e può quindi essere vista come un defi-

cit democratico. A mio avviso, sono necessarie riforme 

più ampie di quelle proposte da Sig. Calvo-Sotelo. Vorrei 

quindi sollevare le seguenti questioni da discutere:

1. Perché gli eurodeputati dovrebbero essere solo 28 

per la nuova circoscrizione dell’ Unione? Il Parlamento 

europeo non ha forse bisogno di una legittimazione e 

di un peso paneuropei più forti nel lungo periodo? A 

mio modesto parere, l’elemento nazionale-federale 

all’interno dell’UE è comunque sufficientemente anco-

rato nel Consiglio dell’UE.

2. Perché solo la presidenza della Commissione do-

vrebbe essere determinata dalle liste elettorali dei 

partiti paneuropei, mentre il resto della Commissio-

ne a sua volta rappresenta solo la diversità naziona-

le degli Stati membri (finché si continua a rispettare 

il principio di “un portafoglio della Commissione per 

ciascun Stato membro”)? Perché non si potrebbe co-

stituire l’intera Commissione sulla base dei rispettivi 

risultati elettorali nella circoscrizione dell’Unione, in 

modo da avere un partito europeo “di governo” (o una 

coalizione di governo) e i corrispondenti partiti di op-

posizione?

3. Finalmente su un piano più fondamentale: A mio pa-

rere un vero e proprio sviluppo di un’autentica consa-

pevolezza e partecipazione politica paneuropea non 

può avere successo, in ultima analisi, senza un ulterio-

re sviluppo della costituzione dell’UE, passando da una 

“confederazione europea di Stati” a uno “Stato federa-

le europeo”. A questo punto, naturalmente, occorre-

rebbe anche discutere in generale l’attuale equilibrio di 

poteri e competenze tra i singoli organi europei. Ma qui 

si andrebbe forse troppo lontano.

[4. Oltre al problema della mancanza di una lingua pa-

neuropea, i media non hanno forse anche un ruolo chia-

ve da svolgere come “quarto potere democratico”, non 

concentrandosi sempre sulle questioni europee in rela-

zione al loro significato o impatto nazionale, ma piutto-

sto in relazione al loro significato per la “casa comune 

europea”? Ma questo dovrebbe essere un argomento 

per il mio prossimo relatore, il giornalista Carlo Muzzi.]

Grazie per la sua attenzione!

La sfida della partecipazione: 
il nodo dei partiti
Carlo Muzzi, Il Giornale di Brescia

Gentili colleghi, onorevoli ospiti, permettetemi prima di 

tutto di ringraziare la Fondazione Paolo VI spagnola per 

l’invito a questo appuntamento che ci permetterà di ri-

flettere con attenzione su quella che è forse una delle 

sfide più pressanti per l’Unione europea. Sfida ancora 

più d’attualità con l’approssimarsi delle elezioni euro-

pee in programma tra il 6 e il 9 giugno prossimi. Mi è 

stato chiesto di prendere spunto dall’ottimo intervento 

del dott. Leopoldo Calvo-Sotelo che ci ha sottoposto 

una puntuale, ma soprattutto lucida e stimolante anali-

si del rapporto tra le competenze europee e la parteci-

pazione dei cittadini dell’Unione. Alle sue parole si sono 

aggiunte quelle altrettanto puntuali del dottor Markus 

Schlangnitweit che mi ha sollecitato ulteriormente. 

Nel mio intervento mi soffermerò in particolare su due 

aspetti per mettere in luce le difficoltà che sta affrontan-

do l’Unione europea. Un primo aspetto è legato alla neces-

sità di creare maggiore consapevolezza europea attraver-

so l’azione dei partiti europei e l’altro collegato sempre al 

coinvolgimento dei cittadini è piuttosto focalizzato sullo 

strumento dello spitzenkandidat e delle liste paneuropee. 

Secondo un recente sondaggio pubblicato da Euroba-

rometro, oltre il 70% degli elettori europei si dichiara 

intenzionato essato alla prossima tornata elettorale 

continentale. Un passo avanti se pensiamo che 5 anni 

fa il dato era attorno al 60%. Tuttavia, l’Unione arriva 

al nuovo appuntamento elettorale con un dibattito 

frammentato: 27 campagne elettorali distinte, tutte 

tendenzialmente concetrate su tematiche nazionali 

ed in cui la prospettiva europea è semplicemente un 

argomento indiretto. Non è un caso dunque che le 

elezioni europee fino ad oggi siano state considerate, 

dai politologi, consultazioni di secondo rango, ovvero 

non in grado di fotografare le reali preferenze dell’e-

lettorato. Piuttosto potremmo parlare di una sorta di 

mid term election, in cui i partiti al governo cercano 

conferme quasi fosse un refenredum sul proprio ope-

rato mentre chi è all’opposizione chiede agli elettori 

un’indicazione per costruire il consenso in vista del-

le successive elezioni politiche. Insomma, il rischio 

è che la partecipazione sia vincolata ad una logica 

principalmente nazionale e priva di una prospettiva 

autenticamente europeista.  Per essere più precisi as-

sistiamo al prevalere di un dibattito pubblico molto 

concentrato sullo spazio politico nazionale rispetto a 

quello europeo. 

Se dobbiamo poi volgere lo sguardo alle iniziati-

ve dei principali partiti europei, ebbene queste si 

riducono a convention in cui viene presentato un 

manifesto programmatico che difficilmente trova 

spazio tra le notizie più dibattute nei singoli Paesi. 

I partiti europei per loro stessa natura sono un ag-

gregato di forze politiche che sottoscrivono una car-

ta di valori molto vaga che tuttavia i cittadini igno-

rano; ma sono aggregati politici caratterizzati anche 

da una grande mobilità di partiti che si muovono con 

una certa disinvoltura tra un gruppo parlamentare e 

l’altro.

Vi sono casi abbastanza evidenti che dimostrano come 

i partiti europei abbiano perimetri talmente ampi che 

si corre il rischi di snaturarne gli obiettivi ideali; il tutto 

a scapito dei cittadini. Due casi abbastanza eclatanti: il 

partito ungherese Fidesz che ha nel premier unghere-

se Viktor Orban il suo massimo esponente nel 2000 è 

passato dall’Internazionale liberale  al Partito popola-

re europeo, ma quindici anni dopo era come l’elefante 

nella stanza. Il governo ungherese ha messo in campo 

iniziative in contrasto con lo stato di diritto, uno dei pi-

lastri dell’Unione e Orban ha teorizzato la forza della 

democrazia illiberale. Si è trattato di scelte politiche 

in contrasto con la carta dei valori del Ppe. L’abbrac-

cio mortale tra Fidesz e Ppe si è protratto fino al 2021 

quando il partito ha lasciato il Ppe un attimo prima di 

esserne espulso. Oggi il Fidesz potrebbe approdare nel 

gruppo dei Riformisti e Conservatori che accoglie for-

ze sovraniste che hanno evidentemente maggiori affi-

nità con il partito ungherese. E’ lecito chiedersi come 

sia possibile creare una maggiore consapevolezza eu-

ropea, se gli stessi partiti paneuropei hanno un perime-

tro talmente ampio da dover mediare tra posizioni che 

rischiano di essere inconciliabili.

Un caso analogo si è registrato nel campo dei Socialisti 

& democratici che hanno sospeso i due partiti slovac-

chi di riferimento oggi contraenti della maggioranza 

che sostiene il governo Fico. La decisione è scaturita 

alla luce delle posizioni filorusse e contrarie al soste-

gno alle richieste di aiuti militari da parte dell’Ucrai-

na. Ma a livello nazionale slovacco gli elettori di Smer 

e Hlas (il junior partner di governo il cui leader, Peter 

Pellegrini, ha vinto le elezioni presidenziali) si sentono 

davvero parte della famiglia dei socialisti europei? O in 

realtà quella appartenenza era stato semplicemente 

esito di un trattato tra forze politiche a livello europeo, 

senza tener conto dell’opionione degli elettori?



258 259Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Tornando ai partiti e al loro rapporto con i raggrup-

pamenti paneuropei, la sfida è quindi duplice: a livello 

nazionale le forze politiche dovrebbero farsi inter-

preti senza infingimento del proprio posizionamento 

europeo e allo stesso modo a livello europeo le gran-

di famiglie politiche dovrebbero cercare di farsi pro-

motrici di campagne politiche chiare e di dimensione 

continentale. Senza per questo sottovalutare la fati-

ca per le grandi famiglie politiche europee (in primis 

Popolari, Socialisti e Liberali) nel comunicare le pro-

prie posizioni politiche e il sistema di consenso che 

nelle istituzioni europee si struttura con declinazioni 

differenti rispetto a quelle che si realizzano a livello 

nazionale. Il modello è quello del consenso allargato 

e a geometrie variabili e non semplicemente quello 

di maggioranza. Pensiamo, ad esempio, alle difficoltà 

oggettive che anche sui mezzi d’informazione si sono 

riscontrate nell’illustrare ai cittadini il significato del-

la cosiddetta maggioranza Ursula. In caso contrario 

nel dibattito pubblico avranno sempre maggior presa 

le posizione delle forze populiste ed euroscettiche il 

cui messaggio è chiaro e molto diretto. Con un dato 

statistico da non sottovalutare: se all’indomani delle 

elezioni del 2009 studiosi come Cas Mudde parlavano 

di questi partiti come minoritari ma molto rumorosi 

(quindi in grado di influenzare l’agenda del dibattito 

pubblico), in questi 15 anni quei movimenti contrari al 

progetto dell’Unione europea. Paradossalmente e alla 

luce del tema che oggi ci troviamo a discutere, la par-

tecipazione, sono in grado di mobilitare un crescente 

numero di europei in occasione delle consultazioni 

continentali. Detto questo il carattere prevalente-

mente leaderistico di queste forze politiche fornisce 

all’elettore solo l’illusione della partecipazione nel 

momento del voto. 

Lo sforzo deve essere quello di saper comunicare la 

complessità nella consapevolezza che la democra-

zia ha dei costi. E di questo le forze europeiste per 

prime devono essere consapevoli se non vogliono 

perdere la sfida con chi vuole spezzare l’Unione. 

Questa lunga disamina del primo punto rende deci-

samente più agevole e più veloce l’analisi del secon-

do aspetto su cui vorrei soffermarmi. Potremmo de-

finirli gli strumenti che i partiti europei hanno a loro 

disposizione per migliorare e rendere più convinta 

la partecipazione dei cittadini europeo. Innanzitut-

to lo Spitzenkandidat, un modello, un processo per 

cui i partiti politici europei dal 2014 sono stati invi-

tati ad utilizzare indicando il proprio candidato alla 

guida della Commissione europea e che quindi è il 

candidato di punta nel corso della campagna elet-

torola. In sostanza i cittadini votando per un parti-

to indirettamente indicano la loro preferenza per un 

presidente della Commissione. La procedura è in re-

altà più complessa perché all’indomani delle elezioni 

il nome del presidente in pectore viene vagliato dal 

Consiglio europeo e successivamente sottoposto al 

voto del Parlamento europeo. Il processo dello spit-

zenkandidat ha funzionato solo nel 2014 con la can-

didatura del lussemburghese Jean-Claude Juncker, 

già nel 2019 Ursula von der Leyen è emersa come fi-

gura federatrice di popolari, socialisti e liberali solo 

in sede di Consiglio europeo visto che il candidato 

del Ppe era Manfred Weber. Il sistema dello Spitzen-

kandidat così come è concepito non è credibile e non 

può funzionare: in questa tornata elettorale  è stato 

utilizzato solo da Ppe, Socialisti e Sinistra europea; 

i liberaldemocratici hanno proposto tre figure (nel 

2019 erano addirittura 7), i Verdi hanno due co-can-

didati. I sovranisti dell’Ecr non hanno un loro candi-

dato così come l’ultradestra di Identità & Democra-

zia. Il sistema deve essere considerato fallimentare, 

a meno che in futuro non intervenga una riforma dei 

trattati per l’elezione diretta del presidente della 

Commissione, si tratta tuttavia di un crinale perico-

loso: un sentiero stretto tra la necessità di favorire 

la partecipazione dei cittadini e i timori degli Sta-

ti di cedere un ulteriore pezzo di sovranità e di po-

tere che oggi è esercitata in sede di Consiglio Ue. 

Ancora più complicata è la sorte delle liste paneuro-

pee che oggi si scontra con le rivendicazioni naziona-

li dei singoli partiti ed in ultima analisi con la costan-

te tensione tra Stati nazionali e Unione. 

L’Unione europea si trova in una sorta di mezza via del 

suo percorso di affermazione e costruzione e con essa 

i cittadini del Vecchio continente. La Conferenza sul 

futuro dell’Europa è stato un primo tentativo per ot-

tenere indicazioni e aumentare il coinvolgimento. Ma 

concordo appieno con chi mi ha preceduto, l’unica via 

per rendere più partecipata l’Europa passa per una re-

visione dei trattati e per un percorso di maggiore in-

tegrazione in chiave confederale, nella consapevolez-

za che questa prospettiva deve fare i conti con coloro 

che vorrebbero tornare invece alla Comunità Europea, 

intesa ovviamente come semplice organizzazione 

che raduna Stati che nel pieno della propria sovrani-

tà si accordano su singoli temi e su singole politiche. 

Una Comunità dunque malintesa come contenitore 

di Stati e non come Comunità di destino come invece 

dovrebbe essere l’Europa unita nata sulle ceneri del-

la Secondo Guerra Mondiale e che oggi resta l’unico 

vero faro per i diritti umani e i diritti civili in uno sce-

nario globale di disperazione, sofferenza e ingiustizie.  

Grazie

Lo sforzo deve essere 
quello di saper comunicare 

la complessità nella 
consapevolezza che la 

democrazia ha dei costi. 



Sessione 3: 
Principi e valori 

fondanti, 
ieri e oggi 



262

Introduzione 
Pier Paolo Camadini, presidente di Opera 
per l’Educazione Cristiana 

Mi sia consentito a mia volta ringraziare la Funda-
cion PabloVI ed i suoi esponenti per l’attenzione che 

hanno voluto riservare, anche con il nostro personale 

coinvolgimento, all’Opera per l’Educazione Cristiana 

e all’Istituto Paolo VI di Brescia, e il mio più sincero 

compiacimento alla Fundacion per tutte le attività che 

essa promuove e per aver voluto organizzare questo 

Convegno Internazionale, così ricco di contributi, per 

cercare di indagare, in un momento così drammatica-

mente caratterizzato, quali siano le risposte dell’Euro-

pa alle sfide politiche, sociali, culturali ed economiche 

dei popoli che la compongono e dell’intera collettività 

internazionale.

Nel confronto che ci accingiamo ad ascoltare focaliz-

zeremo l’attenzione su due tematiche di vitale rilevan-

za e di straordinaria attualità:

I -	 I valori fondanti dell’Unione Europea per una citta-

dinanza solidale,

II -	 il dialogo interculturale quale valore di cittadinan-

za.

I nostri illustri interlocutori, che pure vivamente rin-

graziamo, ci aiuteranno a capire come, attraverso il di-

ritto, i valori diventino norme codificate, possibilmente 

identitarie per una vasta pluralità di soggetti.

Questo da tempo è un tema nevralgico nel dibattito 

europeo: quali valori esprimono le regole dell’Unione? 

Quali sono i valori che rendono viva ancor oggi un’i-

dentità europea e cosa comportano nella declinazione 

del confronto interno e delle sfide globali?

Come conciliare Pluralismo ed Identità senza dismet-

tere le radici valoriali che hanno contraddistinto la sto-

ria dell’Europa e del pensiero europeo, tenendo conto 

anche dell’affermazione di una violenta secolarizzazio-

ne e di un prevalente relativismo che la nostra cultura 

ha subito soprattutto nell’ultimo secolo? Questi sono 

interrogativi che si relazionano profondamente con la 

progressiva soggettivizzazione privatistica dei dirit-
ti cui la nostra cultura sembra voler dare un primato, 

ma che si scontra con la necessità da tanti avvertita 

di riconoscere “un’anima” alla nostra Europa, senza la 

quale essa sembra non aver più molto da dire di fronte 

alle sfide globali.

È questo un problema che era stato messo in eviden-

za - per citare un illustre, convinto esponente delle 

Istituzioni europee, francese, cattolico e socialista, 

recentemente scomparso - da Jacques Delors nel 

1992, quando si cercò, senza risultato, di definire 

compiutamente la Costituzione Europea in una cor-

nice identitaria ed anche “spirituale”: Delors stesso 

infatti chiaramente indicò la necessità di “dare un’a-
nima all’Europa”.

Poi la strada intrapresa fu un’altra e oggi ne dobbiamo 

valutare i risultati.

A tal proposito mi sia consentito un cenno ad un inte-

ressante, recente dibattito che a tal riguardo hanno 

coltivato due filosofi italiani, Dario Antiseri e Marcel-

lo Pera, che, in un agile volumetto recentemente edito 

da una casa editrice che ebbe anche Giovanni Battista 

Montini (Paolo VI)  tra i suoi fondatori, l’Editrice Mor-

celliana di Brescia, si sono confrontati sull’interroga-

tivo: “Europa senz’anima?, politica, cristianesimo, 
scienza” ove si conclude che, senza riconoscere il va-

lore della cultura cristiana quale fondamento dell’Eu-

ropa, si rinuncia ai cardini di una convivenza civile 

fondata sulla tolleranza e sulla coesione sociale, valori 

fondanti lo stesso modello di democrazia Liberale che 

ha generato il concetto di “Stato di diritto” che oggi 

ispira gli ordinamenti dell’Unione.

Il cammino svolto dalle Istituzioni europee nei decenni 

passati ha portato a credere all’idea della costruzione 

di una piena cittadinanza europea, idea che sembrava 

prossima a poter esser concretizzata con la celebra-

zione della prima elezione diretta del Parlamento eu-

ropeo, nel 1979, idea che però poi si è dovuta confron-

tare con la complessità della riduzione delle sovranità 

nazionali e che oggi deve dar ancor più ragione di sè di 

fronte ai rigurgiti nazionalisti che animano il contesto 

politico e sociale di alcuni Paesi Membri e che rischiano 

di depotenziare il ruolo dell’Europa nel nuovo contesto 

globale che stiamo vivendo.

La sfida che attende l’Europa è vitale e molto urgente 

per non marginalizzare i valori di cui crediamo che l’Eu-

ropa sia stata depositaria sino ad oggi e per compren-

dere se sia maturo il tempo per passare da un’Europa 
dei Popoli ad un Popolo d’Europa e per dare ad esso gli 
strumenti più idonei per renderlo capace di decidere 
del proprio futuro. Ciò è esiziale per riaccendere i cuori 

degli europei e per dare risposte unitarie ed efficaci 
alle sfide globali che investono – tra l’altro - la politica 

estera, la difesa, la transizione ambientale, la sostenibi-

lità sociale, le immigrazioni e la decrescita demografi-

ca e gli investimenti per lo sviluppo

Venendo ora al ruolo che mi è stato più propriamente 

assegnato esprimo ancora viva gratitudine ai due illu-

stri relatori che hanno accettato l’invito a confrontarsi 

su questi temi:

il prof. FRANCESCO BESTAGNO, giurista, italiano, Or-

dinario di Diritto dell’Unione Europea nella facoltà di 

Giurisprudenza dell’UCSC di Milano, oggi anche Con-

sigliere Giuridico e responsabile dell’Ufficio giuridico 

della Rappresentanza d’Italia presso l’UE a Bruxelles su 

incarico del Ministero degli Affari Esteri italiano. Auto-

re di un ampio elenco di studi e pubblicazioni sul diritto 

dell’Unione e membro di numerose Commissioni e Co-

mitati internazionali;

il prof. LEONCE BEKEMANS, economista e filosofo, 

belga, appassionato cultore di studi europei con par-

ticolare sensibilità ed attenzione alle correlazioni tra 

politica, economia, cultura e società. Egli è stato pro-

fessore al Collegio d’Europa di Bruges ed è titolare del-

la cattedra Jean Monnet dedicata agli studi su “Globa-

lizzazione, europeizzazione e sviluppo umano” presso 

l’Università degli studi di Padova, oltre che visiting pro-

fessor presso altre numerose realtà accademiche e, a 

sua volta autore di numerose pubblicazioni ed Esperto 

presso il Consiglio d’Europa e la Commissione europea 

sulle tematiche dell’educazione e del dialogo intercul-

turale.

Voci molto significative che certamente arricchiranno 

il dibattito oggi oggetto di Convegno.



265Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Per una cittadinanza solidaria: 
i valori fondazionali dell’Unione 
Europea
Francesco Bestagno, Consigliere giuridico presso la 
Rappresentanza permanente d’Italia presso l’Unione europea

L’intuizione fondamentale della costruzione europea: 

gli Stati fondatori hanno compreso che per assicurare 

pace e sicurezza, e garantire anche il progresso eco-

nomico, era necessario “cedere” parte della propria 

sovranità. La percezione è stata diversa per alcuni dei 

Paesi dell’Europa orientale che hanno aderito all’UE nel 

2004 e nel 2007, i quali uscivano da decenni in cui la 

loro sovranità era stata compressa per il fatto di esse-

re nell’orbita sovietica: l’adesione all’UE è stata allora 

una garanzia e una riaffermazione della loro sovranità. 

Questa differenza storica spiega alcuni dei dibattiti at-

tuali e della necessità di riaffermare l’importanza del 

primato del diritto dell’UE, delle competenze conferite 

alle istituzioni dell’Unione, e dei valori fondanti dell’UE.

Si tratta di valori unificanti e identitari, pur nel rispet-

to delle diversità linguistiche, culturali e religiose che 

rappresentano una ricchezza per i popoli europei, e 

rispetto alle quali l’UE ha un approccio di tolleranza e 

inclusione. Con riguardo ai valori fondanti, nel Pream-

bolo dei Trattati si chiarisce fin dall’apertura che essi 

“si sono sviluppati dalle eredità culturali, religiose e 

umanistiche dell’Europa”. È importante il riferimento 

anche alle eredità religiose, così come è importante 

che i Trattati parlino in più punti della tutela della di-

gnità e dei diritti fondamentali utilizzando l’espressio-

ne “persona” più che “singolo individuo”.

Nell’ultimo decennio l’UE ha dovuto sviluppare più 

strumenti per cercare di riaffermare e difendere questi 

valori all’interno degli Stati membri, andando oltre alle 

misure previste dai Trattati, ossia alle sentenze della 

Corte di Giustizia o alla procedura dell’art. 7 TUE che 

potrebbe portare alla misura estrema della sospensio-

ne del diritto di voto di uno Stato membro in seno al 

Consiglio dell’UE. In questa prospettiva si è dato corso 

in alcuni casi a nuove forme di sospensione dell’eroga-

zione di finanziamenti dell’UE a singoli Stati membri (in 

particolare all’Ungheria e in minore misura alla Polonia), 

per evitare che questi finanziamenti fossero usati in un 

contesto in cui non si rispettavano principi fondamenta-

li quali ad esempio la separazione tra i poteri dello Stato.

Riaffermare all’interno dell’UE l’importanza dei valori 

fondanti e identitari è necessario anche perché l’UE 

possa, in modo credibile, promuovere tali valori nel-

le relazioni con i Paesi terzi. Da questo punto di vista, 

molti sono gli strumenti con cui l’UE incita gli Stati 

terzi, specie in via di sviluppo, a rispettare i diritti fon-

damentali, le norme a tutela dell’ambiente, le norme in 

materia di diritti dei lavoratori. In genere ciò è fatto con 

riferimento al rispetto di norme internazionali, specie 

elaborate in seno alle Nazioni Unite: l’approccio dell’UE 

non è quindi volto a “imporre” standard unilaterali, ma 

è basato sulla promozione di norme e valori approva-

ti a livello globale e multilaterale. Alla base di questo 

approccio sta l’idea che lo sviluppo non ha natura solo 

economica e commerciale, ma che anche i valori imma-

teriali della dignità umana, dei diritti fondamentali, del-

lo Stato di diritto e della democrazia hanno un’impor-

tanza cruciale per assicurare uno sviluppo integrale dei 

popoli e della persona umana.

Léonce Bekemans, economista e titolare della cattedra 

Jean Monnet all’Università di Padova, riferendosi all’i-

spirazione dell’umanesimo personalista - da Mounier 

e Maritain a Baumann e Habermas - parte dal fatto 

di una profonda coincidenza tra questa ispirazione e i 

principi fondanti della costruzione europea. Il proces-

so è passato da un assetto funzionale, essenzialmente 

economico, a un progetto politico le cui tappe principali 

sono il rapporto di Leo Tindemans L’Europa dei cittadini 

(1976), le proposte di Altiero Spinelli e l’Atto unico euro-

peo del 1986, i Trattati di Maastricht (1992) e di Lisbona 

(2007). Bekemans propone tre concetti fondamentali 

dell’approccio europeo centrato sull’uomo: il paradig-

ma dei diritti umani; una “prospettiva cosmopolita di 

governance multilivello”; l’applicazione del controllo 

democratico transnazionale dei “beni pubblici globali”. 

L’analisi del concetto di cittadinanza e della sua appli-

cazione a livello europeo - il relatore fornisce un’ampia 

descrizione delle vie aperte all’esercizio di questa cit-

tadinanza - porta a una concezione costruita dal bas-

so verso l’alto, per rinnovare il concetto di sovranità a 

partire dal livello locale, al di là della struttura naziona-

le, necessaria per costruire le democrazie, ma insuffi-

ciente per rispondere alle realtà globali transnazionali. 

Bekemans conclude descrivendo nel dettaglio le inizia-

tive di dialogo tra cittadini all’interno dell’UE e, in parti-

colare, i percorsi di dialogo interculturale, che si basano 

necessariamente sul paradigma dei diritti umani e su 

un’educazione orientata al pieno sviluppo della perso-

na. In tutto questo, la dottrina sociale cristiana rimane 

una fonte essenziale di ispirazione e discernimento.

Un approccio all’UE basato sui 
valori: dialogo interculturale e 
cittadinanza attiva
Léonce Bekemans, Professore ad personam 
Jean Monnet, Bruges

Premisa
La dimensione di fondo del mio contributo è l’approc-

cio personalista alla società, molto incarnato dai “Pa-

dri fondatori” del processo di integrazione europea e 

tradotto nei valori stabiliti nei Trattati. È chiaro che i 

valori su cui si basa il processo di integrazione euro-

pea rispondono molto ai principi fondanti della dot-

trina sociale della Chiesa (Leone XIII, in particolare 

le encicliche “Aeterni Patris” (1879) e “Rerum Nova-



266 267Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

rum” (1891); l’enciclica di Pio XI “Quadragesimo anno” 

(1931). Sono anche chiaramente in linea con i valori 

del personalismo comunitario in Europa, espressi in 

diverse interpretazioni (Tommaso d’Aquino, Jacques 

Maritain, Emanuel Mounier, Robert Schuman, papa 

Paolo VI, Jacques Delors, Zygmunt Bauman, Jürgen 

Habermas). Questi valori possono essere riassunti 

come segue:

•	 Dignità umana: ogni persona è unica, individual-

mente importante e va rispettata. Di conseguen-

za, tutti sono uguali, indipendentemente da razza, 

classe, religione e nazionalità. Inoltre, le persone 

sono fini in sé, non mezzi, e acquisiscono il loro va-

lore solo in relazione agli altri, nella comunità, il che 

implica il pieno rispetto dei diritti umani e il ricono-

scimento della dignità umana universale;

•	 Il bene comune: si riferisce a valori condivisi e van-

taggiosi per tutti o per la maggior parte dei mem-

bri di una determinata comunità (concezione so-

stanziale) o al risultato che si ottiene attraverso 

la partecipazione collettiva alla formazione di una 

volontà condivisa. Ciò avviene quando la dignità e i 

diritti sono rispettati reciprocamente (concezione 

procedurale);

•	 Libertà come spazio di appartenenza: i principi del-

la dignità umana e del bene comune si riferiscono 

anche al concetto di libertà espresso in termini di 

diritti e doveri;

•	 Solidarietà: questo concetto ampio comprende la 

solidarietà interna ed esterna, che implica il rispet-

to dell’altro;

•	 Priorità: significa una preoccupazione prioritaria 

per i vulnerabili e i poveri;

•	 Partecipazione: è concepita come un diritto e una 

leva contro l’esclusione;

•	 Giustizia: comprende la giustizia distributiva e con-

tributiva;

•	 Sussidiarietà: è legata ai diversi livelli di governo 

della società: il governo, l’individuo e la società ci-

vile. In questo contesto, la responsabilità dovrebbe 

essere idealmente la più bassa possibile. Una so-

cietà civile ampia è quindi indispensabile: la società 

non deve ridursi all’individuo e allo Stato, ma le 

persone devono potersi assumere la responsabilità 

attraverso associazioni e gruppi.Questi valori sono 

inseriti giuridicamente ed espressi chiaramente 

nell’articolo 2 del Trattato UE: “L’Unione si fonda sui 

valori del rispetto della dignità umana, della libertà, 

della democrazia, dell’uguaglianza, dello Stato di di-

ritto e del rispetto dei diritti umani, compresi i di-

ritti delle persone appartenenti a minoranze. Questi 

valori sono comuni agli Stati membri in una società 

in cui prevalgono il pluralismo, la non discriminazio-

ne, la tolleranza, la giustizia, la solidarietà e la parità 

tra donne e uomini”.

Le mie osservazioni sono strutturate in 4 parti. In una 

prima parte riassumo i fondamenti di un approccio 

umano-centrico alla costruzione della comunità eu-

ropea. Una seconda parte si occupa della costruzione 

della cittadinanza europea, dal cambiamento del con-

cetto alle iniziative dell’UE. Il terzo commento riguarda 

il dialogo tra i cittadini nell’UE, concentrandosi princi-

palmente sull’importanza della democrazia partecipa-

tiva e delle sue pratiche nell’UE. Le mie osservazioni 

finali riguardano il dialogo interculturale, cruciale per 

il quadro valoriale dell’UE.

I. �L’approccio umano-centrico della costruzione della 
comunità europea

1. �L’Europa nel mondo che 
cambia: analisi contestuale e 
prospettica

L’Europa come attore globale si muove con prudenza 

nel mezzo di complesse trasformazioni del sistema in-

ternazionale, più interdipendente e più frammentato, 

con diversi attori a tutti i livelli. L’UE svolge un ruolo 

globale, principalmente nel commercio, nello sviluppo, 

nell’ambiente e nelle questioni sociali, più recentemen-

te anche nella strategia di sicurezza.

Con il Trattato di Lisbona ha compiuto un passo impor-

tante verso il rafforzamento delle sue aspirazioni glo-

bali. Eppure, nonostante l’UE sia ancora il primo espor-

tatore di beni, il più grande commerciante di servizi e il 

più grande fornitore di aiuti umanitari e allo sviluppo, il 

secondo investitore estero e la principale destinazione 

per i migranti, regnano caos, paura e incertezza. Possia-

mo parlare di un certo malessere europeo, di un declino 

del suo potere economico, politico e morale e di un inde-

bolimento della posizione dell’UE come attore globale.

Questo indebolimento è legato a fattori esterni, come 

la crescente concorrenza a livello globale e la gestione 

della complessità, e a fattori interni, come gli sviluppi 

demografici, le questioni migratorie, la crisi climatica, la 

secolarizzazione, i deficit democratici e i movimenti po-

pulisti. Tuttavia, negli ultimi anni l’UE sembra aver lenta-

mente adottato misure per una governance migliore e 

più efficiente, nonostante molti dubbi e differenze.

Nuove sfide umane obbligano a riconsiderare il diritto 

internazionale, come la realizzazione del “bene comu-

ne universale”. Un interessante riferimento può esse-

re fatto all’Enciclica papale “Pacem in terris” di Papa 

Giovanni XXIII (11/4/1963). Il Papa chiedeva un’autorità 

pubblica mondiale per promuovere questo bene comu-

ne universale che si identificava con il “riconoscimen-

to, il rispetto, la salvaguardia e la promozione dei diritti 

della persona umana”.

Alla Carta dei diritti fondamentali dell’UE è stato attri-

buito lo stesso valore giuridico dei trattati. Il suo valore 

vincolante impegna l’UE a costruire una comunità poli-

tica all’interno della quale i diritti umani hanno la mas-

sima importanza come riferimento ultimo. Essa illustra 

un importante cambiamento qualitativo nell’integra-

zione europea, che porta verso una comunità inclusiva 

in cui i cittadini possono essere i veri protagonisti.

2. �Fondamenti di base di un 
approccio umano-centrico all’UE

Gli elementi concettuali che si rafforzano a vicenda 

di un approccio umano-centrico sono (1) l’universali-

tà e l’indivisibilità dei diritti umani, (2) la prospettiva 

cosmopolita della governance multilivello in relazio-

ne alla sua rilevanza locale e (3) l’importanza dei beni 

pubblici globali in relazione alle pratiche democratiche 

transnazionali.

1) Paradigma dei diritti umani

L’universalità dei diritti umani si basa sul riconosci-

mento della pari importanza e dell’interdipendenza 

dei diritti civili, politici, economici, sociali e culturali. 

Nell’attuale dibattito sulla globalizzazione, ciò implica 

la localizzazione dei diritti umani e lo sviluppo di una 

responsabilità comune al di là dei confini degli Stati. Il 

paradigma dei diritti umani è concepito come un po-

tente e universale facilitatore transculturale e transna-

zionale per una governance incentrata sull’uomo e una 

statualità sostenibile. Questo riconoscimento dovreb-

be favorire il passaggio dalla fase (sempre più) conflit-

tuale della multiculturalità a quella dialogica dell’inter-

culturalità nelle società in via di globalizzazione.

Ancorate al paradigma dei diritti umani sono questioni 

come la sicurezza umana e lo sviluppo umano. Entram-

bi hanno come soggetto principale l’essere umano. In 

termini generali, la sicurezza umana sposta l’attenzio-

Nuove sfide umane obbligano 
a riconsiderare il diritto 
internazionale, come la 

realizzazione del “bene comune 
universale”.



268 269Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

ne dalla tradizionale sicurezza territoriale a quella del-

la persona.

2) �Prospettiva cosmopolita della governance 

multilivello in Europa

Il mondo in via di globalizzazione è caratterizzato da 

una certa asimmetria tra la crescente natura extra-ter-

ritoriale del potere e la continua territorialità dei modi 

in cui le persone vivono la loro vita quotidiana. Questa 

natura apparentemente contraddittoria apre nuove 

opportunità per le strutture istituzionali e nuove for-

me di gestione della politica e del dialogo a vari livelli 

del paesaggio in via di globalizzazione. I punti di par-

tenza sono l’indebolimento del paradigma spaziale 

della territorialità e il processo di costruzione di iden-

tità incerte da parte delle forze della globalizzazione.

Il processo di integrazione europea si è trasformato in 

un progetto politico molto più complesso e misto, che 

implica in qualche misura una cittadinanza comune e 

una democrazia transnazionale. Si basa su un mix di 

forme di cooperazione intergovernativa e sovranazio-

nale, in cui la società civile sta diventando un fattore 

di formazione e un luogo di incontro di aggregazioni 

sociali e politiche.

3) Beni pubblici globali e democrazia transnazionale

Un approccio ai beni pubblici globali tiene conto delle 

caratteristiche sistemiche fondamentali della globa-

lizzazione (ossia estensione e compressione spaziale, 

crescente interconnessione, accelerazione tempora-

le e crescente consapevolezza). Riconosce molteplici 

luoghi di governance, molteplici dimensioni di integra-

zione, molteplici modalità di interazione e una crescen-

te istituzionalizzazione del processo di globalizzazio-

ne. Questo approccio può contribuire a una migliore 

analisi/gestione delle sfide politiche globali (come 

salute, sviluppo, sicurezza, pace, ecc.). Può anche rac-

comandare strategie per una vera politica globale, che 

implica una maggiore governance in rete tra Stati, re-

gioni e attori della società civile.

Questa prospettiva di beni pubblici parte dalla neces-

sità della democrazia internazionale per la democra-

zia interna in uno spazio deterritorializzato (globale): 

principio della sovranità responsabile. Ciò implica un 

rimodellamento del ruolo dello Stato che comprende 

l’interesse collettivo.

II. �La costruzione della cittadinanza europea: un 
processo graduale

Introduzione

Il concetto di cittadinanza, secondo me, si riferisce 

alla partecipazione attiva e responsabile degli indi-

vidui alla società in cui vivono. Il concetto è andato 

cambiando, soprattutto a causa dei grandi cambia-

menti economici, sociali e politici. In breve, la cittadi-

nanza si riferisce ad atteggiamenti, consapevolezza, 

comportamenti basati sui diritti civili, politici, sociali 

e culturali in uno spazio geografico all’interno di un 

quadro socio-politico (ad esempio, città, regione, Pa-

ese, Europa e mondo).

1. �Il concetto classico di 
cittadinanza

Il concetto classico di cittadinanza si riferisce a uno 

status giuridico e politico che consente al cittadino di 

acquisire alcuni diritti (civili, politici, economici, sociali 

e culturali) come individuo e alcuni doveri (tasse, servi-

zio militare, fedeltà, ecc.) in relazione a una comunità 

politica, oltre alla possibilità di intervenire nella vita 

collettiva di uno Stato. È una nozione caratterizzata 

dalla preminenza dello Stato-nazione come comunità 

politica che comprende gli individui. È attraverso que-

sto status nazionale che essi acquisiscono i loro diritti 

di cittadini. Il paradigma politico dominante era il co-

siddetto sistema westfaliano, nato nel Settecento.

2. �Sfide allo Stato-nazione e alla 
cittadinanza equivalente alla 
nazionalità

Il concetto di cittadinanza si è evoluto dalle epoche 

classiche fino ai giorni nostri. Nel XXI secolo, assistia-

mo a un tipo di cittadinanza piuttosto diverso, in parti-

colare nel contesto europeo. Sebbene lo Stato-nazione 

continui a essere l’elemento chiave della mappa poli-

tica mondiale, si stanno verificando cambiamenti che 

rappresentano una sfida evidente a questo tipo di or-

ganizzazione politica.

Due grandi trasformazioni stanno mettendo in discus-

sione il ruolo dello Stato-nazione contemporaneo e il 

concetto di cittadinanza che esso abbraccia: 1) il pro-

cesso di globalizzazione implica che le attività econo-

miche centrali e strategiche sono integrate su scala 

mondiale: il singolo Stato-nazione è sempre meno in 

grado di affrontare le sfide della globalizzazione; 2) 

l’esistenza di società più multiculturali che rompe l’o-

mogeneità teorica degli Stati-nazione. La diversità re-

gionale o nazionale in molti Paesi europei, così come il 

multiculturalismo e la multietnicità derivanti dalla cre-

scente immigrazione, sono aspetti chiave della nuova 

società europea La cittadinanza europea si discosta da 

questa nuova società europea.

3. �Il cammino verso la 
cittadinanza europea

La storia del processo di integrazione europea mostra 

un’evoluzione da un progetto (neo)funzionale, utilita-

ristico e in gran parte economico a un’impresa politica 

più complessa e mista. Si colloca in un contesto di glo-

balizzazione e oggi si basa sulla struttura istituzionale 

del Trattato di Lisbona, caratterizzata dall’emergere di 

una cittadinanza europea e dallo sviluppo di una de-

mocrazia transnazionale. I primi decenni del processo 

di integrazione europea hanno funzionato secondo 

il paradigma politico del sistema internazionale we-

stfaliano. Non era affatto richiesto un approccio de-

mocratico alla vita internazionale al di fuori dei confini 

nazionali. C’era parità tra nazionalità, identità e citta-

dinanza. Il Trattato di Maastricht (1992) ha abbattu-

to questa prospettiva lineare e ha stabilito un quadro 

politico per un’integrazione più ampia e profonda degli 

Stati e delle regioni europee, basata su una dimensione 

europea della cittadinanza. Nel corso degli anni sono 

stati compiuti diversi passi:

•	 Il diritto alla libera circolazione delle persone all’in-

terno della Comunità è stato introdotto nel Tratta-

to costitutivo della CEE, firmato a Roma nel 1957. 

Questa libertà non sembrava legata ad alcun con-

cetto di cittadinanza, ma era strettamente connes-

sa allo svolgimento di un’attività economica.

•	 Nel 1976 il Rapporto Tindemans affrontò per la prima 

volta il processo di integrazione europea al di là del 

mercato comune, proponendo una comunità di citta-



271Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

dini. In un capitolo intitolato “L’Europa dei cittadini”, 

Tindemans proponeva l’attuazione di diverse misure 

che rendessero percepibile, attraverso segni esterio-

ri, l’affermarsi di una coscienza europea: l’unificazione 

dei passaporti, la scomparsa dei controlli alle frontie-

re, l’uso comune dei benefici dei sistemi di sicurezza 

sociale, l’accreditamento di corsi e titoli accademici.

•	 Inoltre, nel 1976 è stata compiuta una seconda tap-

pa con le elezioni del Parlamento europeo a suffra-

gio universale. Sebbene le competenze del Parla-

mento fossero limitate, per la prima volta apparve 

la partecipazione democratica, un elemento chiave 

della cittadinanza.

•	 Nel 1984 è stato istituito un Comitato dell’Europa 

dei Cittadini, presieduto dall’europarlamentare ita-

liano Adonnino. Questo comitato approvò una se-

rie di proposte poco ambiziose che portavano alla 

costituzione di una cittadinanza europea.

•	 Più audace è stato il progetto di Trattato di Unione 

Europea. Fu presentato da Alterio Spinelli e accet-

tato dal Parlamento europeo nel febbraio 1984.

•	 L’Atto unico europeo (1986) non includeva quasi nes-

suna delle proposte del progetto Spinelli, sebbene 

adottasse l’obiettivo di un’Unione europea politica.

•	 Qualche anno dopo, furono convocate due Confe-

renze intergovernative per riformare i Trattati. Una 

si concentrava sull’Unione economica e monetaria, 

l’altra solo sull’Unione politica.

•	 Il Trattato di Maastricht ha finalmente istituziona-

lizzato il concetto di cittadinanza europea. Ha in-

trodotto l’idea che non sia più necessario stabilire 

un’interdipendenza tra le tre nozioni di nazionalità, 

identità e cittadinanza. Una cittadinanza comune 

viene applicata a molte nazionalità.

Implicazioni:

•	 Il Trattato di Maastricht rappresenta un primo pas-

so verso la fine della necessaria interdipendenza di 

queste nozioni.

•	 Significa anche che una cittadinanza attiva può 

svilupparsi solo all’interno di un nuovo quadro, non 

quello di uno Stato chiuso su un territorio limitato, 

ma aperto oltre i confini delle nazioni. L’Europa è 

infatti impegnata a favorire lo sviluppo di una de-

mocrazia transnazionale. La portata e il ruolo della 

società civile tra mercato e governo aggiungono 

una nuova dimensione al processo democratico.

•	 Inoltre, una conseguenza simile si applica alla no-

zione di identità. Se si immagina che l’idea di citta-

dinanza possa riferirsi a una molteplicità di nazio-

nalità, è anche possibile prevedere una molteplicità 

di identità nell’ambito della nozione tradizionale 

di nazionalità. Pertanto, l’unità di una nazione non 

è necessariamente in contraddizione con l’idea di 

una molteplicità di identità al suo interno.

In breve, l’Europa si sta quindi evolvendo verso un 

corpo sociale e politico in cui si distingue tra una cit-

tadinanza europea comune, molteplici cittadinanze 

statali e sistemi politici, all’interno dei quali si possono 

riconoscere molteplici identità culturali. Naturalmen-

te, questo percorso di destino è interpretato in modo 

diverso dagli Stati membri dell’UE.

4. �Cittadinanza europea: 
contenuto

1) Base universale

La cittadinanza universale è la concessione prevista dal 

“nuovo” diritto internazionale che affonda le sue radi-

ci nella Carta delle Nazioni Unite e nella Dichiarazione 

universale dei diritti dell’uomo. In virtù di questo “Ius 

Novum Universale”, tutti gli esseri umani sono dotati 

dello stesso statuto giuridico nello spazio costituzio-

nale mondiale. La logica della cittadinanza universale 

è quella di includere tutti, cioè “ad omnes includendos”.

2) Dimensione europea della cittadinanza

Con questo approccio, il paradigma universale dei di-

ritti umani è il punto di partenza fondamentale per 

concepire una cittadinanza europea “ad omnes inclu-

dendos”. Vale quindi la pena di concentrarsi sia sull’in-

sieme dei valori adottati nei Trattati come costitutivi 

dell’identità europea, sia sul processo di codificazione 

dei diritti umani.

Il processo di integrazione europea mira alla costruzio-

ne di un’Unione sempre più stretta tra i popoli europei. 

L’idea e l’istituzione della cittadinanza europea do-

vrebbero quindi essere il quadro in cui i popoli europei 

si identificano come demos europeo, vivendo in un am-

pio spazio culturale e appartenendo a una politica am-

pia e differenziata. Una nuova cittadinanza europea, 

che combina la forma post-nazionale e multiculturale, 

appare come un modello di comunità democratica in 

cui tutti i cittadini sono trattati allo stesso modo, esi-

bendo diritti universali e diritti rilevanti per le loro dif-

ferenze di gruppo. Ciò implica un’armonizzazione della 

logica della “cittadinanza europea”, sempre più stretta, 

con la logica della cittadinanza corretta che deriva dal-

la Carta dei diritti fondamentali dell’UE.

Cittadinanza europea significa anche cittadinanza plu-

rale e attiva. La sua implicazione immediata è che tutti 

i residenti in un determinato territorio, in quanto esseri 

umani con lo stesso status giuridico riconosciuto a livello 

internazionale, dovrebbero godere degli stessi diritti e li-

bertà fondamentali, politici, civili, economici, sociali e cul-

turali. In questa prospettiva, la cittadinanza europea plu-

rale e attiva è strettamente legata alla democrazia nelle 

sue dimensioni politiche, economiche e sociali, nelle sue 

varie forme rappresentative, partecipative e deliberative 

e nelle sue espressioni locali, nazionali e internazionali.

L’implicazione immediata è la costruzione di un nuo-

vo modello di cittadinanza europea che includa diritti 

universali e multiculturali. La cittadinanza europea non 

si basa solo sulla nazionalità, ma anche sulla residen-

za legale. Ciò significa che i cittadini di Paesi terzi che 

risiedono legalmente a lungo dovrebbero essere rico-

nosciuti come cittadini dell’Unione. Implica anche che 

i cittadini economicamente non attivi degli Stati mem-

bri dell’UE dovrebbero godere del diritto di libera circo-

lazione e di residenza, che non dovrebbe essere condi-

zionato dal possesso di mezzi di sussistenza sufficienti 

e di un’assicurazione sanitaria. Dovrebbe inoltre com-

portare l’abolizione di tutti i periodi transitori relativi 

alla libera circolazione dei lavoratori per i cittadini dei 

nuovi Stati membri dell’UE.

La cittadinanza europea non comprende solo un insieme 

di diritti e responsabilità, ma contiene anche un impor-

tante valore simbolico. Anche se il concetto rimane lega-

to all’appartenenza nazionale, l’esistenza di una cittadi-

nanza comune che si applica a molte nazionalità e copre 

identità multiple stabilisce un cambiamento fondamen-

tale nel rapporto tra identità, nazionalità e cittadinanza. 

Questo status giuridico innovativo ha implicazioni poli-

tiche in quanto favorisce la democrazia transnazionale e 

lo sviluppo di una sfera pubblica europea.

Inoltre, il riconoscimento di una molteplicità di identità 

può essere previsto contemporaneamente sia nell’am-

bito della nozione tradizionale di nazionalità che in 

quella di cittadinanza europea.

Il processo di integrazione 
europea mira alla costruzione 

di un’Unione sempre più stretta 
tra i popoli europei.



272 273Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

L’argomentazione di Amartya Sen sulla molteplicità 

delle identità trova in questo contesto una possibilità 

di attuazione, anche se la cittadinanza europea è ri-

volta solo ai cittadini degli Stati membri. Condividere 

progetti e partecipare al processo decisionale è quindi 

l’unico modo per gli europei di essere ispirati, motivati 

e impegnati per l’Europa. Il Programma Cittadini, Diritti 

e Valori dell’Uguaglianza (CERV) dell’UE finanzia pro-

getti che promuovono la partecipazione democratica 

e l’impegno dei cittadini.

Nella visione cosmopolita, la cittadinanza europea è 

un passo verso una cittadinanza globale. L’Europa è 

concepita come un laboratorio politico per una nuova 

democrazia sovranazionale e trascendentale, ma il ri-

sultato di questo processo non può essere una sempli-

ce traduzione di funzioni dal livello nazionale a quello 

europeo. L’orizzonte della cittadinanza attiva dovreb-

be essere lo spazio europeo e mondiale dei diritti uma-

ni riconosciuti a livello internazionale. L’UE fornisce il 

contesto evolutivo e l’orizzonte spaziale in cui è pos-

sibile attuare pratiche di cittadinanza plurale e di in-

clusione. I diritti di cittadinanza devono quindi essere 

esercitati in uno spazio costituzionale più ampio, che 

esprima sia la legittimazione del processo decisionale 

sia la partecipazione dei cittadini alla formazione di 

una società civile globale.

3) Statuto giuridico della cittadinanza dell’Unione: 

Diritti dei cittadini

Il Trattato di Maastricht ha istituito la cittadinanza 

dell’Unione. Lo scopo principale dell’istituzionalizza-

zione di questo nuovo status giuridico era, secondo le 

istituzioni comunitarie, quello di rafforzare e valorizza-

re l’identità europea e consentire ai cittadini europei di 

partecipare in modo più intenso al processo di integra-

zione comunitaria.

La condizione di cittadino europeo era riservata a 

chiunque avesse la cittadinanza di uno Stato membro. 

La cittadinanza europea non sostituisce ma integra 

la cittadinanza di ciascuno Stato: “È istituita la citta-

dinanza dell›Unione. È cittadino dell›Unione chiunque 

abbia la cittadinanza di uno Stato membro. La cittadi-

nanza dell›Unione integra e non sostituisce la cittadi-

nanza nazionale». (Trattato di Amsterdam, 1997)

I cittadini degli Stati membri godevano già di una serie 

di diritti in virtù dell’applicazione delle leggi che rego-

lano il mercato comune europeo (libera circolazione di 

beni e servizi, protezione dei consumatori, salute pub-

blica, pari opportunità...). La Cittadinanza dell’Unione 

aggiunge alcuni diritti che sono riassunti negli articoli 

seguenti:

•	 Il diritto alla libera circolazione delle persone nel 

territorio degli Stati membri. Articolo 18 “Ogni cit-

tadino dell’Unione ha il diritto di circolare e di sog-

giornare liberamente nel territorio degli Stati mem-

bri, .... “ (Trattato di Nizza, 2001)

•	 Il diritto di voto e di eleggibilità alle elezioni ammi-

nistrative e del Parlamento europeo nel paese di 

residenza (articolo 19 del Trattato di Amsterdam, 

1997).

•	 Il diritto di godere della protezione diplomatica e 

consolare da parte delle autorità di qualsiasi Sta-

to membro, qualora il paese di cui la persona ha la 

cittadinanza non sia rappresentato in un paese non 

appartenente all’Unione (articolo 20 del Trattato di 

Amsterdam, 1997).

•	 Diritto di petizione al Parlamento europeo e di ri-

corso al Mediatore europeo (articolo 21 del Tratta-

to di Amsterdam, 1997).

•	 Il diritto di scrivere alle istituzioni europee in una 

delle lingue ufficiali.

•	 Il diritto di accesso ai documenti del Parlamento, 

della Commissione e del Consiglio, tranne nei casi 

legalmente concordati.

Oltre al nuovo statuto giuridico della cittadinanza 

dell’Unione, il Trattato di Amsterdam ha introdotto al-

cuni progressi in materia di diritti umani:

(i)	 Uguaglianza di tutti i cittadini nell’accesso alla fun-

zione pubblica nelle istituzioni dell’UE;

(ii)	Il principio di non discriminazione in base alla nazio-

nalità (articolo 12);

(iii)	 Il principio di non discriminazione per motivi 

di sesso, razza o origine etnica, religione o convin-

L’UE fornisce il contesto 
evolutivo e l’orizzonte spaziale 

in cui è possibile attuare 
pratiche di cittadinanza plurale 

e di inclusione

zioni personali, disabilità, età o orientamento ses-

suale (articolo 13).

4) �Iniziative/pratiche incentrate sui cittadini: Cittadini 

come comproprietari e protagonisti del progetto 

europeo

Il nuovo quadro sociale e comunicativo influisce anche 

sul modo di fare politica. La tradizionale democrazia 

rappresentativa (ossia il governo parlamentare) è ora 

sfidata da altre pratiche di espressione democratica, 

ossia la democrazia partecipativa e deliberativa. Non si 

tratta di sostituire l’una con l’altra, ma di completarle a 

vicenda. Si possono individuare alcuni sviluppi recenti.

•	 Le piattaforme dei social media facilitano la parte-

cipazione dei cittadini al processo decisionale. Le 

autorità pubbliche stanno implementando nuovi 

metodi di governance pubblica che cercano di in-

tegrare il know-how dei cittadini nel processo de-

cisionale. Questo può quindi fornire una maggiore 

legittimità democratica ai processi decisionali.

•	 Oltre a essere rappresentati da un politico eletto, 

i cittadini vogliono avere una reale e personale ti-

tolarità e coinvolgimento nelle diverse sfere pubbli-

che. Il modo migliore per riconquistare la fiducia dei 

cittadini è renderli protagonisti del processo deci-

sionale e non semplici destinatari passivi. Ciò im-

plica il coinvolgimento e la presenza politica a ogni 

livello decisionale, da quello locale a quello europeo.

La graduale costruzione della cittadinanza europea è 

sostenuta da diversi programmi, attività e iniziative 

dell’UE.

•	 L’Iniziativa dei cittadini europei (ICE) è uno stru-

mento di democrazia partecipativa dell’Unione 

europea, introdotto con il Trattato di Lisbona nel 

2007, che mira ad aumentare la democrazia diret-

ta “dando ai cittadini dell’UE la possibilità di par-

tecipare direttamente allo sviluppo delle politiche 

dell’Unione”. I cittadini possono quindi proporre 

modifiche legislative concrete in qualsiasi set-

tore di competenza della Commissione europea, 

come l’ambiente, l’agricoltura, l’energia, i traspor-

ti o il commercio. L’iniziativa dei cittadini deve es-

sere sostenuta da almeno un milione di cittadini 

dell’UE, provenienti da almeno 7 dei 27 Stati mem-

bri. È richiesto un numero minimo di firmatari in 

ciascuno di questi 7 Stati membri. Dalla sua crea-



274 275Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

zione, l’ICE ha registrato 76 iniziative. Solo alcune 

hanno avuto successo: il divieto del glifosato e la 

protezione delle persone e dell’ambiente dai pe-

sticidi tossici (25/01/2017); stop alla vivisezione 

(22/06/2012); l’iniziativa Uno di noi (11/05/2012) 

finalizzata alla protezione della vita umana; Ri-

ght2Water: l’acqua e i servizi igienici sono un di-

ritto umano! L’acqua è un bene pubblico, non una 

merce! (10/5/2012). Il risultato più recente è la re-

visione della Direttiva sull’acqua potabile, entrata 

in vigore il 12 gennaio 2021. Gli Stati membri han-

no due anni di tempo per incorporarla nella legi-

slazione nazionale.

•	 Il programma dell’UE Europa per i cittadini 
(2004-2020) è stato un programma di sovvenzio-

ni europee relativamente piccolo, ma simbolica-

mente importante e di successo. I cittadini hanno 

potuto conoscere meglio l’UE, la sua storia e la 

sua diversità. Il programma ha inoltre contribui-

to a incoraggiare la partecipazione democratica 

dei cittadini a livello europeo. Ha sostenuto at-

tività che promuovono la cittadinanza europea, 

principalmente finanziando progetti con partner 

provenienti da diversi Paesi partecipanti: città 

partner, reti di città, progetti con organizzazioni 

della società civile. Il programma prosegue ora nel 

nuovo Programma quadro finanziario pluriennale 

(2021-2027) come parte del programma Diritti e 
valori dell’UE. Il finanziamento - un budget di ben 

689,5 milioni di euro - serve a proteggere i diritti e 

i valori dei trattati dell’UE. A causa dell’aumento 

dell’estremismo, del radicalismo e delle divisio-

ni nelle società, il programma presta maggiore 

attenzione alla protezione e alla promozione dei 

valori europei per favorire società aperte, demo-

cratiche e inclusive.

•	 A dimostrazione della crescente importanza attri-

buita alla cittadinanza europea, il 2013 è stato l’An-
no europeo dei cittadini, dedicato principalmente 

ai diritti associati alla cittadinanza dell’UE. L’obiet-

tivo era incoraggiare il dialogo tra tutti i livelli di 

governo, la società civile e le imprese, per discutere 

dei diritti dell’UE e costruire una visione del futuro 

europeo.

•	 Ogni tre anni, dal 1993, le relazioni sulla cittadinan-
za dell’UE hanno documentato i progressi compiuti 

verso un’effettiva cittadinanza dell’UE, evidenzian-

do nuove priorità nel campo dei diritti di cittadinan-

za dell’UE. La quarta relazione sulla cittadinanza 

dell’UE “Maggiori poteri per i cittadini e tutela dei 

loro diritti”, pubblicata il 15 dicembre 2020, stabili-

sce nuove priorità e azioni per conferire maggiori 

poteri ai cittadini dell’UE, tenendo conto delle sfide 

della pandemia COVID-19.

•	 “La prossimità ai cittadini. Not about us without 
us” è una relazione del Comitato delle Regioni pub-

blicata nel novembre 2007. Propone misure concre-

te per rafforzare la comunicazione e la sensibilizza-

zione dei cittadini.

•	 Nella sua Agenda politica per l’Europa (2019) Ur-

sula von der Leyen ha auspicato un ruolo più atti-

vo e di primo piano dei cittadini nel futuro dell’UE: 

“Voglio che siano gli europei a costruire il futuro 

della nostra Unione. Devono svolgere un ruolo at-

tivo e di primo piano nel determinare le nostre pri-

orità e il nostro livello di ambizione. Voglio che i 

cittadini dicano la loro in una conferenza sul futuro 

dell’Europa”.

•	 La Conferenza sul futuro dell’Europa è stata una 

serie di dibattiti e discussioni guidate dai cittadi-

ni che si è svolta dall›aprile 2021 al maggio 2022 

e che ha permesso a persone provenienti da tutta 

Europa di condividere le proprie idee e di contribu-

ire a plasmare il futuro comune dell›Europa. La re-

lazione della Conferenza è stata presentata in una 

riunione plenaria nell›aprile 2022. Contiene pro-

poste basate sulle raccomandazioni dei cittadini 

che si sono riuniti nell›ambito dei gruppi di cit-

tadini europei e nazionali. Essi hanno contribuito 

con le loro idee alla Piattaforma digitale multilin-

gue. Le raccomandazioni riguardano 49 proposte 

e più di 300 misure, che comprendono un›ampia 

gamma di questioni per le quali i cittadini dell›UE 

chiedono riforme importanti che possano fornire 

risposte concrete alle numerose sfide che devo-

no affrontare. Il seguito effettivo è strutturato 

su nove temi: cambiamenti climatici e ambiente; 

salute; un’economia più forte, giustizia sociale e 

occupazione; l’UE nel mondo; valori e diritti, stato 

di diritto, sicurezza; trasformazione digitale; de-

mocrazia europea; migrazione; istruzione, cultura, 

giovani e sport.

Altri strumenti a sostegno della cittadinanza dell’UE 

sono:

•	 Le indagini Eurobarometro standard e specifi-

che esaminano l’atteggiamento dei cittadini nei 

confronti della cittadinanza dell’UE. L’indagine 

Eurobarometro del luglio 2020 sulla cittadinan-

za e la democrazia dell’UE mostra che un’ampia 

maggioranza di europei (91%) conosce l’espres-

sione “cittadino dell’Unione europea”. Si tratta 

del livello di consapevolezza più alto dal 2007 e 

di un aumento costante rispetto all’87% del 2015. 

Sembra che la maggior parte degli europei sia 

ben informata sui propri diritti di voto a livello 

nazionale ed europeo.

•	 Il Portale della cittadinanza dell’UE fornisce infor-

mazioni sulle questioni relative alla cittadinanza 

dell’UE, in particolare sui diritti dei cittadini, sui 

dialoghi e sulla partecipazione alle questioni eu-

ropee.

•	 Un’iniziativa dei cittadini molto interessante è il 
Servizio europeo di azione per i cittadini (ECAS), 

fondato nel 1991. L’ECAS è un’organizzazione in-

ternazionale senza scopo di lucro, indipendente 

da partiti politici, interessi commerciali e istitu-

zioni dell’UE. È un’associazione europea interset-

toriale che riunisce membri provenienti da diverse 

aree di lavoro: libertà civili, cultura, sviluppo, salu-

te e assistenza sociale. L’obiettivo è quello di met-

tere in contatto i cittadini e la società civile con 

l’Unione europea, per consentire alle ONG e ai sin-

goli individui di far sentire la propria voce nell’UE, 

fornendo consulenza in materia di lobbying, rac-

colta di fondi e difesa dei diritti di cittadinanza 

europea.

•	 Infine, è necessario sottolineare che la Commis-

sione ha sottolineato l’importanza dell’istruzione 

come elemento chiave per la costruzione della cit-

tadinanza europea. I diritti introdotti a Maastricht 

e inclusi nel Trattato di Amsterdam costituiscono 

l’inizio di un processo di costruzione della cittadi-

nanza europea.

–	 Rapporto Cresson “Costruire l’Europa attraver-

so l’istruzione e la formazione” preparato da un 

gruppo di riflessione sull’istruzione e la forma-

zione (1996);

–	 Nel dicembre 1998, la Commissione ha appro-

vato un documento intitolato “Apprendere per 

una cittadinanza attiva”: “La promozione di com-

petenze e convinzioni in grado di migliorare la 

qualità delle relazioni sociali poggia sull’alleanza 

naturale dell’istruzione e della formazione con 

l’uguaglianza e la giustizia sociale”.



276 277Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Il futuro della cittadinanza dell’Unione dipende in lar-

ga misura dall’evoluzione dell’opinione pubblica de-

gli Stati membri riguardo alla cittadinanza nazionale 

ed europea. Per molti, i diritti inclusi nello statuto di 

cittadinanza sono limitati. Il più significativo è, senza 

dubbio, la libera circolazione e il soggiorno delle per-

sone. Sebbene siano stati compiuti notevoli progressi 

rispetto al Trattato di Roma, in cui la libera circolazio-

ne era strettamente legata all’attività lavorativa, vi 

sono ancora gravi limitazioni che dovrebbero essere 

eliminate. Nonostante i diversi accordi raggiunti, ogni 

Paese può ristabilire i controlli alle frontiere ogni vol-

ta che la sua sicurezza è considerata minacciata e la 

libertà di residenza continua ad avere diversi tipi di 

restrizioni.

In breve, la cittadinanza europea si colloca ancora a 

metà strada tra la concezione più teorica o soft della 

cittadinanza (che esibisce un senso di appartenenza a 

una comunità con obiettivi e valori comuni condivisi) e 

la cittadinanza pratica o forte, con diritti reali che pos-

sono essere rivendicati da istituzioni giuridiche a tute-

la dell’esercizio di tali diritti.

Valutazione

1) Rinnovo della cittadinanza

La costruzione della cittadinanza europea ha un im-

patto sulla sovranità, sulla cittadinanza e sulla de-

mocrazia. Il fatto che gli Stati abbiano dei confini 

implica una logica territoriale esclusiva di sovranità 

e giurisdizione interna. Al contrario, i governi locali 

gestiscono territori che non sono circondati da con-

fini, ma si occupano di persone all’interno dei terri-

tori. In quanto tali, i governi locali sono più vicini alla 

fonte della sovranità, che è il popolo, che allo Stato. 

La sovranità appartiene quindi al popolo, perché ogni 

membro ha diritti intrinseci e i diritti fondamentali 

devono essere rispettati e protetti dove le persone 

vivono.

La cittadinanza nazionale, basata sul principio di 

esclusione, è coerente con la filosofia degli Stati, 

mentre la cittadinanza universale, basata sul prin-

cipio di inclusione, è coerente con l’identità natu-

rale del governo locale. L’implicazione concettuale 

è che il riconoscimento giuridico internazionale dei 

diritti umani richiederebbe di ri-costruire la cittadi-

nanza, partendo non più dallo Stato, ma dall’Unione 

Europea.

istituzioni (cioè la tradizionale cittadinanza dall’alto 

verso il basso), ma dal suo titolare originario, l’essere 

umano, con i suoi diritti intrinseci riconosciuti a livel-

lo internazionale (cioè la cittadinanza dal basso verso 

l’alto).

2) Cittadinanza dal basso

Un modo utile per affrontare questa situazione è quel-

lo di riconcepire la cittadinanza dal basso, partendo 

dalle radici della comunità politica fino alle istituzioni 

di governo. Questa visione dal basso verso l’alto è an-

cora più urgente se consideriamo i conflitti in molti ter-

ritori (regioni, città, strade) in cui vivono diversi gruppi 

etnici, religiosi e culturali, in cui crescono la xenofobia 

e la discriminazione e in cui le persone migranti di cul-

ture diverse rivendicano giustamente gli stessi diritti 

di cittadinanza dei cittadini.

La sovranità basata sullo Stato nazionale si è dimo-

strata insufficiente a proteggere i veri elementi della 

democrazia. Gli Stati nazionali sono stati l’ambiente 

favorevole alla democrazia, ma oggi non sono più suf-

ficienti di fronte all’interdipendenza mondiale e alla 

globalizzazione. La pratica della democrazia, nella 

sua duplice articolazione di democrazia rappresenta-

tiva e partecipativa, dovrebbe essere estesa e appro-

fondita: verso l’alto alla democrazia internazionale e 

cosmopolita e verso il basso alla democrazia diretta 

locale. Estendendo la pratica democratica oltre il suo 

spazio territoriale storico, il territorio locale diventa 

una nuova frontiera. Essendo così vicini e coinvolti 

nella democrazia, i governi locali dovrebbero essere 

considerati attori primari nella governance globale 

multilivello.

La costruzione della 
cittadinanza europea ha un 

impatto sulla sovranità, sulla 
cittadinanza e sulla democrazia. 

Il fatto che gli Stati abbiano 
dei confini implica una logica 

territoriale esclusiva di 
sovranità e giurisdizione interna

Una prospettiva relativamente recente e promettente 

per quanto riguarda lo sviluppo giuridico del ruolo dei 

governi locali nella politica internazionale è il Gruppo 

europeo di cooperazione territoriale (GECT). Il GECT, 

istituito nel 2006 dall’UE, consente agli enti pubblici 

di diversi Stati membri di riunirsi in una nuova entità 

dotata di piena personalità giuridica. È unico nel suo 

genere, in quanto consente alle autorità pubbliche di 

diversi Stati membri di unirsi e fornire servizi comuni, 

senza che sia necessario firmare e ratificare un accor-

do internazionale da parte dei parlamenti nazionali. 

Entro il 2023, 88 GECT saranno registrati dal Comita-

to delle Regioni. Questo strumento politico può essere 

considerato non solo un risultato avanzato, ma anche 

un buon punto di partenza per un progresso formale 

e sostanziale nel riconoscimento del ruolo internazio-

nale dei governi locali.

3) Democrazia internazionale-transnazionale

L’odierna realtà creativa delle organizzazioni della so-

cietà civile e dei movimenti sociali, nonché dei gover-

ni locali, che agiscono attraverso e oltre i confini dello 

Stato, dimostra che i ruoli civici e politici non sono più 

limitati allo spazio intrastatale. La geometria della de-

mocrazia si estende e cresce nello spazio globale.

Il sistema interstatale tradizionale è sempre stato 

un club esclusivo di “governanti per governanti”. Ora 

sono i cittadini, soprattutto attraverso le loro orga-

nizzazioni e movimenti transnazionali, a rivendicare 

un ruolo legittimo e a mostrare la loro visibilità nello 

spazio costituzionale mondiale. La democratizzazio-

ne delle istituzioni e delle politiche internazionali, sia 

attraverso l’introduzione di una legittimazione più 

diretta degli organismi multilaterali pertinenti, sia 

attraverso una partecipazione politica più efficace 

al loro funzionamento, è diventata una prospettiva 

importante per qualsiasi sviluppo significativo della 

governance incentrato sull’uomo e sulla pace. Soste-

nere una democrazia internazionale-transnazionale 

significa già proporre una nuova costruzione della 

cittadinanza.

III. Il dialogo con i cittadini nell’UE
1. Contesto globale

La crescente complessità e l’interconnessione tra le so-

cietà e al loro interno sono diventate caratteristiche in-

trinseche delle società europee. Esse hanno un impatto 

sul dialogo con i cittadini. Mentre il potere è sempre più 

globalizzato, lo Stato non è più un attore esclusivo del 

sistema, nonostante i tentativi di tornare a soluzioni 

nazionali, come dimostrano le questioni della migrazio-

ne, dei rifugiati, della salute e dell’energia.



279Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Questo contesto di globalizzazione può portare a 

identità multiple, diversi doveri e diritti, diversi com-

piti e ruoli per i cittadini. Ha anche portato a un au-

mento del divario e della sfiducia tra i cittadini e le 

loro istituzioni. Questa frammentazione della società 

porta molte persone alla confusione e all’incertezza. 

Il ruolo dell’istruzione nel rispondere alle sfide della 

globalizzazione e della crescente complessità del-

la società è quindi fondamentale. Infatti, imparare a 

convivere positivamente con le differenze e la diver-

sità sta diventando la dimensione centrale della cit-

tadinanza attiva.

2. �Principali basi giuridiche del 
dialogo civile: Attuazione della 
democrazia partecipativa

Il preambolo del Trattato di Lisbona invita a rafforzare 

la legittimità dell’Unione, sottolineata dall’art. 10 sulla 

democrazia rappresentativa e dall’art. 11 sulla demo-

crazia partecipativa. 11 sulla democrazia partecipativa. 

Il riferimento giuridico per la democrazia partecipativa 

nell’UE è rappresentato dalle seguenti dimensioni:

•	 L’attuazione del dialogo civile orizzontale (articolo 

11, paragrafo 1, del TUE), molto importante in quan-

to i giovani preferiscono una politica più legata alle 

attività e ai problemi;

•	 Il rafforzamento e l’ampliamento del dialogo civile 

verticale (art. 11 (2) TUE)

•	 L’iniziativa dei cittadini dell’UE (ICE) è giuridica-

mente incorporata nell’articolo 11 (4) del TUE:) 

“Non meno di un milione di cittadini aventi la citta-

dinanza di un numero significativo di Stati membri 

possono prendere l’iniziativa di invitare la Commis-

sione europea, nell’ambito delle sue competenze, a 

presentare una proposta appropriata su questioni 

per le quali i cittadini ritengono necessario un atto 

giuridico dell’Unione ai fini dell’attuazione dei trat-

tati”. Il GECT rappresenta una buona pratica di 

cooperazione territoriale (cioè cooperazione tran-

sfrontaliera, transnazionale e interregionale), che 

coinvolge le autorità regionali e locali, al fine di raf-

forzare la coesione economica e sociale dell’Unione 

europea.

Per la prima volta nel diritto primario dell’UE, il Trattato 

di Lisbona introduce esplicitamente, all’articolo 17 del 

TFUE, un dialogo tra le istituzioni europee e le chiese, le 

associazioni o le comunità religiose e le organizzazioni 

filosofiche e non confessionali. La disposizione del trat-

tato relativa al dialogo sui valori europei stabilisce che: 

“(1) L’Unione rispetta e non pregiudica lo status previ-

sto dal diritto nazionale delle chiese e delle associazioni 

o comunità religiose negli Stati membri; (2) L’Unione ri-

spetta parimenti lo status previsto dal diritto nazionale 

delle organizzazioni filosofiche e non confessionali; (3) 

Riconoscendo la loro identità e il loro contributo speci-

fico, l’Unione mantiene un dialogo aperto, trasparente e 

regolare con tali chiese e organizzazioni”.

3. �Iniziative di dialogo civile 
dell’UE

Le pratiche effettive di democrazia partecipativa 

nell’UE sono emerse con il Trattato di Lisbona. Solo 

allora il ruolo e l’impatto delle organizzazioni della so-

cietà civile sono stati legalmente riconosciuti. Qui di 

seguito riportiamo brevemente i principali passi co-

struttivi compiuti di recente da questa consapevolez-

za formalizzata e dall’aumento del numero di persone 

che partecipano nell’istituzionalizzazione della società 

civile negli affari dell’UE. Negli ultimi vent’anni sono 

stati compiuti alcuni passi concreti per stimolare la 

governance partecipativa nel contesto dell’UE:

•	 Il Libro bianco sulla governance europea è sta-

to adottato dalla Commissione europea nel luglio 

2001 con l›obiettivo di istituire forme di governan-

ce più democratiche a tutti i livelli: globale, europeo, 

nazionale, regionale e locale. Esso afferma chiara-

mente che «l’Unione deve rinnovare il metodo co-

munitario seguendo un approccio meno verticisti-

co”. Il contenuto del Libro bianco si basa sui principi 

fondamentali di apertura, partecipazione, respon-

sabilità, efficacia e coerenza. Il documento affronta 

quattro temi d’azione principali:

–	 Migliore coinvolgimento e maggiore apertura: 

istituire l’apertura in tutte le fasi del processo de-

cisionale; garantire la consultazione con i governi 

regionali e locali e con le reti della società civile;

–	 Migliorare le politiche, la regolamentazione e 

l’attuazione: semplificare la legislazione dell’UE 

e le relative norme nazionali; promuovere diver-

si strumenti politici; stabilire linee guida sull’uso 

della consulenza di esperti; definire criteri per la 

creazione di nuove agenzie di regolamentazione;

–	 Contribuire alla governance globale: esaminare 

come l’UE possa parlare più spesso con una sola 

voce negli affari internazionali; migliorare il dia-

logo con gli attori dei Paesi terzi;

–	 Rifocalizzazione delle politiche e delle istituzio-

ni (Commissione, Consiglio dei Ministri e Parla-

mento): garantire la coerenza delle politiche e gli 

obiettivi a lungo termine; chiarire e rafforzare i 

poteri delle istituzioni; formulare proposte per 

la Conferenza intergovernativa (CIG) sulla base 

della consultazione sulla politica di governance.

•	 Piattaforma di dialogo civile delle ONG sociali eu-
ropee: “Il dialogo civile non è solo una questione di 

consultazione; si tratta di garantire a tutte le parti 

interessate l’opportunità di influenzare le questio-

ni politiche in cui hanno competenza [...]”. La Piat-

taforma concepisce il dialogo come un processo 

continuo che coinvolge i livelli locale, nazionale ed 

europeo, all’interno di un settore specifico e su que-

stioni orizzontali. L’attenzione è rivolta alla giusti-

zia sociale, all’inclusione, all’occupazione, ai diritti, 

al dialogo civile, ecc.

•	 Il processo di Riga sulla partecipazione, lanciato 

dal Forum delle ONG. La RIGA 2015 offre una tabel-

la di marcia per il dialogo a diversi livelli per l’attua-

zione dell’articolo 11, paragrafo 1, e dell’articolo 11, 

paragrafo 2, lettera a).

	 11.2 del Trattato di Lisbona. L’obiettivo della tabella 

di marcia è quello di promuovere la partecipazione 

della società civile al processo decisionale a livello 

nazionale e comunitario, nonché di individuare le 

azioni future che persone, organizzazioni, comuni-

tà, Stati e Unione europea dovranno intraprendere.

•	 Nel 2009 il Comitato delle regioni (CdR) ha pubbli-

cato un Libro bianco sulla governance multilivello, 

che riflette la sua determinazione a “costruire l’Eu-

ropa in partenariato”. La governance multilivello è 

stata definita come “un’azione coordinata dell’U-

nione europea, degli Stati membri e degli enti locali 

e regionali, secondo i principi di sussidiarietà e pro-

porzionalità e in partenariato, che si prefigge la for-

ma di una cooperazione operativa e istituzionalizza-

ta nell’elaborazione e nell’attuazione delle politiche 

dell’UE”. Il Libro bianco dà priorità a due obiettivi 

strategici principali: incoraggiare la partecipazione 

al processo europeo e rafforzare l’efficienza dell’a-

zione comunitaria. Propone piani d’azione regionali, 

Le pratiche effettive di 
democrazia partecipativa 
nell’UE sono emerse con il 

Trattato di Lisbona. Solo 
allora il ruolo e l’impatto delle 

organizzazioni della società 
civile sono stati legalmente 

riconosciuti



280 281Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

strumenti, patti territoriali, metodo di coordina-

mento inclusivo, partenariati verticali e orizzontali.

•	 Un nuovo tipo di pensiero politico è stato accura-

tamente espresso nel 2014 dalla Carta per la go-
vernance multilivello proposta dal Comitato delle 

Regioni. Essa fa riferimento ai principi di “unione, 

partenariato, consapevolezza dell’interdipenden-

za, comunità multi-attore, efficienza, sussidiarietà, 

trasparenza, condivisione delle migliori pratiche 

[...] sviluppo di un sistema trasparente, aperto e di 

un processo decisionale inclusivo, promuovendo 

la partecipazione e il partenariato, coinvolgendo 

le parti interessate pubbliche e private [...], inclusi-

vo attraverso l’uso di strumenti digitali appropriati 

[...] rispettando la sussidiarietà e la proporzionali-

tà nell’elaborazione delle politiche e garantendo la 

massima tutela dei diritti fondamentali a tutti i li-

velli di governance, per rafforzare lo sviluppo delle 

capacità istituzionali e investire nell’apprendimen-

to delle politiche tra tutti i livelli di governance”. 

La Carta si concentra su una migliore legislazione, 

sulla crescita del partenariato, sulla coesione terri-

toriale, economica e sociale, sulla politica europea 

di vicinato e sulla cooperazione decentrata. Essa 

stabilisce una serie di valori comuni e identifica 

processi pratici di buona governance europea.

IV. Dialogo interculturale nell’UE

Punto di partenza

Il dialogo interculturale è un modo per gestire la diver-

sità culturale. La diversità culturale non è solo un fatto 

e un diritto da tutelare, ma anche un valore aggiunto 

economico, sociale e politico, che deve essere svilup-

pato e gestito adeguatamente. La protezione, la pro-

mozione e il mantenimento della diversità culturale 

sono fattori di sviluppo umano e una manifestazione 

della libertà umana. Sono un requisito essenziale del-

lo sviluppo sostenibile a beneficio delle generazioni 

presenti e future. In sintesi, la diversità culturale è una 

ricchezza per gli individui e le società, che necessita di 

una gestione attenta e delicata.

D’altra parte, la crescente diversità culturale com-

porta nuove sfide sociali e politiche. La diversità 

culturale spesso scatena paura e rifiuto. Le reazio-

ni negative, che vanno dagli stereotipi, al razzismo, 

alla xenofobia, all’intolleranza, alla discriminazione e 

alla violenza, possono minacciare la pace e il tessu-

to stesso delle comunità locali e nazionali. I conflitti 

internazionali, la vulnerabilità socio-economica e l’e-

marginazione di interi gruppi e la diffusa ignoranza 

culturale, compresa la mancanza di conoscenza della 

propria cultura e del proprio patrimonio, costituisco-

no un terreno fertile per il rifiuto, l’esclusione sociale, 

le reazioni estremiste e i conflitti. La sfida più impor-

tante, quindi, è quella di coniugare coesione sociale e 

diversità culturale.

1. Dialogo interculturale: 
contenuto

Definizione

“Il dialogo interculturale è uno scambio di opinioni 

aperto e rispettoso tra individui e gruppi appartenen-

ti a culture diverse che porta a una comprensione più 

profonda della percezione del mondo dell’altro”. In que-

sta definizione, “aperto e rispettoso” significa basato 

sull’eguale valore dei partner; “scambio di opinioni” in-

dica ogni tipo di interazione che rivela caratteristiche 

culturali; “gruppi” indica ogni tipo di collettività che 

può agire attraverso i suoi rappresentanti (famiglia, 

comunità, associazioni, popoli); “cultura” comprende 

tutto ciò che riguarda i modi di vita, i costumi, le cre-

denze e altre cose che ci sono state trasmesse per ge-

nerazioni, nonché le varie forme di creazione artistica; 

“percezione del mondo” indica i valori e i modi di pen-

sare.

Il dialogo tra le culture è la modalità più antica e fon-

damentale di conversazione democratica ed è un anti-

doto al rifiuto e alla violenza. Il costo del “non dialogo” 

può quindi essere elevato. La continua non-comunica-

zione, l’ignoranza e il reciproco isolamento culturale 

possono portare a gradi sempre più pericolosi di in-

comprensione, isolamento reciproco, paura, emargina-

zione e conflitto violento.

Obiettivo

In senso molto generale, l’obiettivo del dialogo inter-

culturale è imparare a convivere in modo pacifico e 

costruttivo in un mondo multiculturale e sviluppare 

un senso di comunità e di appartenenza. Il dialogo in-

terculturale può quindi essere uno strumento per la 

prevenzione e la risoluzione dei conflitti attraverso il 

rafforzamento del rispetto dei diritti umani, della de-

mocrazia e dello Stato di diritto.

Parametri

La promozione del dialogo interculturale è caratteriz-

zata da tre parametri fondamentali: la sua base valo-

riale, la sua natura trasversale e le sue diverse dimen-

sioni geografiche. Il dialogo interculturale non è né 

espressione di relativismo culturale, né porta ad esso. 

Il dialogo deve basarsi sui principi di universalità e indi-

visibilità dei diritti umani, della democrazia e dello Sta-

to di diritto. Implica il rifiuto dell’idea di uno scontro di 

civiltà ed esprime la convinzione che, al contrario, un 

maggiore impegno nella cooperazione culturale e nel 

dialogo interculturale gioverà alla pace e alla stabilità 

internazionale nel lungo periodo. È concepita come un 

importante pilastro per lo sviluppo sostenibile in tutto 

il mondo.

In secondo luogo, la promozione del dialogo intercultu-

rale non è semplicemente un altro tema, aggiunto all’e-

lenco delle altre politiche esistenti. È invece concepita 

come un approccio trasversale e intersettoriale, che 

influenza l’agenda di quasi tutti gli altri settori politici 

e delle istituzioni.

Infine, distinguiamo tre livelli importanti per una poli-

tica coerente di promozione del dialogo interculturale: 

- dialogo interculturale all’interno delle società europee, 

come il dialogo tra le culture maggioritarie e minoritarie 

che vivono all’interno della stessa comunità (ad esempio, 

con un’attenzione particolare alle comunità di immigrati, 

ai vari credi religiosi, alle minoranze nazionali); dialogo in-

terculturale tra le diverse culture al di là dei confini nazio-

nali, ad esempio con attività di dialogo nei programmi di 

politica culturale internazionale, nei programmi di scam-

bio transfrontaliero, attraverso i media internazionali; e 

dialogo interculturale tra l’Europa e le regioni limitrofe.

Approcci nazionali al dialogo interculturale

Per promuovere il dialogo interculturale a livello nazio-

nale vengono utilizzati due approcci politici principali:

1)	 L’approccio strumentalmente integrativo

	 In molti Stati membri dell’UE, l’approccio della co-

esione sociale ha guadagnato terreno. Esso mira 



282 283Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

a una società più unificata con stabilità politica, 

sicurezza interna, crescita economica e pari op-

portunità per tutti gli individui e i gruppi, indi-

pendentemente dalla loro origine, di partecipare 

sia all’ambiente di lavoro che alla sfera sociale. 

A tal fine, vengono promossi un’identità nazio-

nale comune, i relativi valori e l’uso di una lingua 

nazionale principale e vengono sviluppati o raf-

forzati concetti o requisiti nelle leggi e nelle po-

litiche in materia di immigrazione/cittadinanza. 

D’altra parte, alcuni programmi o eventi legati al 

dialogo interculturale fanno parte di questo ap-

proccio; spesso mirano a sostenere l’integrazione 

socio-culturale di gruppi o individui con un back-

ground migratorio.

2)	 L’approccio culturale orientato all’equità

	 Il secondo approccio importante si concentra sul 

riconoscimento legale o politico di culture e iden-

tità minoritarie definite che coesistono all’interno 

di un’area territorialmente definita, sia essa una 

nazione, una regione o una località. Le minoranze 

godono di diritti specifici, alcuni dei quali sono ac-

compagnati da misure di azione positiva nei set-

tori della cultura, dell’istruzione e dei media. Que-

sto approccio è tradizionalmente prevalente nella 

maggior parte dei Paesi nordici e nel Regno Unito;

Approcci settoriali

Gli approcci nazionali al dialogo interculturale devono 

essere intesi in un contesto più ampio e come una que-

stione politica nei settori dell’istruzione, della cultura, 

dei giovani e dello sport.

1)	 L’educazione: base per la comprensione e il rispetto 

della diversità

	 Gli approcci politici nazionali al dialogo intercul-

turale nel settore dell’istruzione variano dall’at-

tenzione all’educazione civica (in tutta Europa) 

all’educazione interculturale (in alcuni Paesi). Lo 

sviluppo di competenze e abilità interculturali 

come parte di una visione politica generale o di 

una strategia nazionale sui processi di apprendi-

mento permanente.

	 Acquisire la competenza civica attraverso l’istru-

zione significa mettere gli individui in grado di par-

tecipare pienamente alla vita civica sulla base della 

conoscenza della democrazia, della cittadinanza 

e dei diritti civili. Non esiste un approccio comune 

all’educazione civica in tutta Europa o anche all’in-

terno di uno stesso Paese. Uno dei problemi prin-

cipali dell’educazione civica dal punto di vista del 

dialogo interculturale è il contenuto dei materiali 

didattici, sia per gli studi sociali che per l’insegna-

mento della storia.

	 In tutta Europa, uno dei principali obiettivi della po-

litica educativa per promuovere il dialogo è quello 

di fornire risorse per l’apprendimento delle lingue. 

Ciò avviene in molte forme. Le attività informali di 

apprendimento interculturale sono portate avanti 

anche indipendentemente dalle istituzioni scola-

stiche attraverso programmi mediatici, mostre di 

istituzioni culturali e del patrimonio, programmi di 

formazione e di occupazione, ecc.

2)	 La cultura

	 Le politiche per l’intercultura, le strategie istituzio-

nali e gli approcci guidati dagli artisti assumono 

molti significati diversi, che vanno dalla promo-

zione di relazioni culturali formali al di là dei con-

fini nazionali (ad esempio, la diplomazia culturale) 

o di partenariati guidati dagli artisti in Europa o a 

livello internazionale (ad esempio, la cooperazio-

ne culturale transfrontaliera). Uno dei principali 

approcci di politica culturale adottati per promuo-

vere il dialogo interculturale all’interno dei Paesi è 

stato quello di mettere in mostra le diverse cultu-

re ed espressioni culturali attraverso il sostegno a 

progetti, eventi e programmi mediatici una tantum. 

L’obiettivo è dare visibilità ad artisti che non fanno 

parte del panorama culturale tradizionale e come 

strategia educativa per informare il pubblico sulle 

diverse culture. D’altra parte, ci sono molti artisti 

che fanno riferimento alle proprie radici culturali 

nelle loro opere, ma che vogliono essere riconosciu-

Acquisire la competenza civica 
attraverso l’istruzione significa 
mettere gli individui in grado di 

partecipare pienamente alla vita 
civica sulla base della conoscenza 

della democrazia, della 
cittadinanza e dei diritti civili

ti per il loro talento artistico a prescindere dal loro 

background etnico.

3)	 Promuovere l’integrazione attraverso lo sport

	 Gli approcci nazionali alla promozione del dialogo 

interculturale nel campo dello sport sono spes-

so orientati alle sfide e/o ai gruppi target. Come 

si evince dal Libro bianco dell’UE sullo sport del 

2007, le sfide principali sono spesso identificate 

con l’inclusione sociale e l’empowerment di indivi-

dui e gruppi esclusi o emarginati, la lotta al razzi-

smo e alla xenofobia o la riconciliazione postbelli-

ca. Se è vero che lo sport e i suoi contesti informali 

possono fornire spazi condivisi, più interattivi e 

con meno barriere rispetto ad altri settori della so-

cietà, le associazioni locali e di volontariato hanno 

l’onere di promuovere l’inclusione sociale di gruppi 

specifici, come gli immigrati, i bambini o le donne.

4)	 I giovani: una generazione impegnativa a cui rivolgersi

	 Le nuove generazioni di ragazzi di terza cultura (im-

migrati di seconda e terza generazione) sono in au-

mento e i giovani sono considerati il gruppo di razza 

mista in più rapida crescita in Europa; alcuni di loro 

si sentono alienati nel loro attuale paese d’origine e 

cercano un ritorno alle loro radici culturali. Identità 

multiple e ibride e complessità sono la norma e de-

termineranno il processo di dialogo e comunicazio-

ne in futuro. 

2. Dialogo interculturale nell’UE

2.1. �Il quadro giuridico dell’UE per il dialogo 

interculturale: una sintesi

a)	 Gli articoli 2, 3 e 6 dell’attuale Trattato dell’Unione 

europea costituiscono la base fondamentale del 

quadro giuridico delle attività dell’UE nel campo del 

dialogo interculturale. Per maggiore chiarezza, essi 

recitano come segue:

–	 Articolo 2 del Trattato: “L’Unione si fonda sui va-

lori del rispetto della dignità umana, della libertà, 

della democrazia, dell’uguaglianza, dello Stato di 

diritto e del rispetto dei diritti umani, compresi 

i diritti delle persone appartenenti a minoranze. 

Questi valori sono comuni agli Stati membri in 

una società in cui prevalgono il pluralismo, la non 

discriminazione, la tolleranza, la giustizia, la soli-

darietà e la parità tra donne e uomini”.

–	 Articolo 3, TUE: 1. L’Unione mira a promuovere 

la pace, i suoi valori e il benessere dei suoi po-

poli. [....] 3. L’Unione instaura un mercato inter-

no. Essa si adopera per lo sviluppo sostenibile 

dell’Europa, basato su una crescita economica 

equilibrata e sulla stabilità dei prezzi, su un’e-

conomia sociale di mercato altamente compe-

titiva, che mira alla piena occupazione e al pro-

gresso sociale, e su un elevato livello di tutela 

e di miglioramento della qualità dell’ambiente. 

Promuove il progresso scientifico e tecnologi-

co. Combatte l’esclusione sociale e la discrimi-

nazione e promuove la giustizia e la protezione 

sociale, l’uguaglianza tra uomini e donne, la so-

lidarietà tra le generazioni e la tutela dei diritti 

del bambino. Promuove la coesione economica, 

sociale e territoriale e la solidarietà tra gli Stati 

membri. Rispetta la sua ricca diversità culturale 

e linguistica e garantisce la salvaguardia e la va-

lorizzazione del patrimonio culturale europeo”.

–	 Articolo 6, TUE: 1. L’Unione riconosce i diritti, le 

libertà e i principi sanciti nella Carta dei diritti 

fondamentali dell’Unione europea del 7 dicem-

bre 2000, adattata a Strasburgo il 12 dicembre 

2007, che ha lo stesso valore giuridico dei tratta-

ti. 2. L’Unione aderisce alla Convenzione europea 

per la salvaguardia dei diritti dell’uomo e delle 

libertà fondamentali. [....]”

b)	 Il preambolo della Carta dei diritti fondamentali 

dell’UE (allegato al Trattato di Lisbona, 2009) re-

cita come segue: “I popoli europei, nel creare un’u-

nione sempre più stretta tra loro, sono decisi a con-

dividere un futuro di pace basato su valori comuni. 

Consapevole del suo patrimonio spirituale e mora-

le, l’Unione si fonda sui valori indivisibili e universali 

della dignità umana, della libertà, dell’uguaglianza e 

della solidarietà; si basa sui principi della democra-

zia e dello Stato di diritto. Pone l’individuo al centro 

delle sue attività, istituendo la cittadinanza dell’U-

nione e creando uno spazio di libertà, sicurezza e 

giustizia. L’Unione contribuisce alla conservazione 

Identità multiple e ibride 
e complessità sono la norma e 

determineranno il processo 
di dialogo e comunicazione 

in futuro



285Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

e allo sviluppo di questi valori comuni nel rispetto 

della diversità delle culture e delle tradizioni dei 

popoli europei e delle identità nazionali degli Stati 

membri e l’organizzazione dei loro poteri pubblici 

a livello nazionale, regionale e locale; cerca di pro-

muovere uno sviluppo equilibrato e sostenibile e 

garantisce la libera circolazione delle persone, dei 

servizi, delle merci e dei capitali, nonché la libertà 

di stabilimento. A tal fine, è necessario rafforzare 

la tutela dei diritti fondamentali alla luce dei cam-

biamenti della società, del progresso sociale e degli 

sviluppi scientifici e tecnologici, rendendo tali dirit-

ti più visibili in una Carta”.

Gli articoli 10, 11 e 12 della Carta dei diritti fondamentali 

dell’UE sono particolarmente importanti per il dialogo 

interculturale. Essi riguardano l’uguaglianza (ad esem-

pio, la non discriminazione e la diversità culturale, reli-

giosa e linguistica), le libertà (ad esempio, la libertà di 

espressione, di pensiero, di coscienza e di religione) e i 

diritti dei cittadini (ad esempio, di circolazione e di re-

sidenza, di voto).

•	 Articolo 10: Libertà di pensiero, coscienza e religio-

ne: “1. Ogni individuo ha diritto alla libertà di pensie-

ro, di coscienza e di religione. Questo diritto include 

la libertà di cambiare religione o credo e la libertà, 

da solo o in comunità con altri e in pubblico o in pri-

vato, di manifestare la religione o il credo, nel culto, 

nell’insegnamento, nella pratica e nell’osservanza. 2. 

Il diritto all’obiezione di coscienza è riconosciuto, in 

conformità con le leggi nazionali che regolano l’e-

sercizio di questo diritto”.

•	 Articolo 11: Libertà di espressione e di informa-

zione: “1. Ogni individuo ha diritto alla libertà di 

espressione. Questo diritto include la libertà di 

avere opinioni e di ricevere e diffondere informa-

zioni e idee senza interferenze da parte dell’auto-

rità pubblica e indipendentemente dalle frontiere. 

2. La libertà e il pluralismo dei media devono essere 

rispettati”.

•	 Articolo 12: Libertà di riunione e di associazione: 

“1. Ogni individuo ha diritto alla libertà di riunione 

pacifica e alla libertà di associazione a tutti i livelli, 

in particolare in campo politico, sindacale e civico, 

il che implica il diritto di ogni individuo di costituire 

sindacati e di aderirvi per la tutela dei propri inte-

ressi. 2. I partiti politici a livello dell’Unione contri-

buiscono a esprimere la volontà politica dei cittadini 

dell’Unione”.

2.2. Iniziative dell’UE

Elenchiamo brevemente alcune iniziative dell’UE nel 

campo del dialogo interculturale.

•	 La conferenza Jean Monnet del marzo 2002 sul 

“dialogo interculturale” si è concentrata sulla cen-

tralità del paradigma dei diritti umani e sulle sue 

implicazioni pratiche per quanto riguarda il posto 

dell’Europa nel mondo, il dialogo interreligioso, la 

democrazia e la globalizzazione.

•	 Le sue conclusioni hanno fornito un contributo alla 

conferenza euromediterranea dei Ministri degli Af-

fari Esteri tenutasi a Valencia il 22-23 aprile 2002, 

al fine di rilanciare il processo di Barcellona. Dalla 

conferenza è scaturito un programma d’azione con 

un’importante sezione sul dialogo tra culture/civil-

tà.

•	 La Commissione europea ha inoltre sostenuto la 

conferenza internazionale tenutasi a Beyrouth nel 

settembre 2002 su “Culture, religioni e conflitti”.

•	 Un’altra conferenza Jean Monnet, tenutasi nel 

dicembre 2002, si è occupata di “Pace, sicurez-

za e stabilità: un dialogo internazionale e il ruolo 

dell’UE”.

•	 Nel 2003, Romano Prodi, l’allora presidente della 

Commissione europea, ha creato un gruppo con-

sultivo di alto livello sul “Dialogo tra i popoli e le 

culture nell’area euromediterranea”. Il suo rapporto 

finale ha portato alla creazione della Fondazione 

euromediterranea Anna Lindh per il dialogo tra le 

culture ad Alessandria d’Egitto.

•	 Nel 2014 è stato pubblicato un manuale educativo 

sulla “Cittadinanza interculturale nella regione eu-

ro-mediterranea”.

•	 Il progetto “Città interculturali” è un buon esempio 

di cooperazione istituzionale tra il Consiglio d’Euro-

pa e l’Unione Europea. Presenta una buona pratica 

verso un modello di integrazione interculturale.

•		  Il 2008 è stato dichiarato Anno del dialogo in-

terculturale. Ha promosso un’ampia gamma di atti-

vità a livello nazionale e comunitario.

2.3. Valutazione

Il dialogo interculturale contribuisce a una serie di prio-

rità strategiche dell’Unione europea, come il rispetto e 

la promozione della diversità culturale, la promozione 

dell’impegno dell’Unione europea per la solidarietà, la 

giustizia sociale e la coesione rafforzata, la possibilità 

per l’Unione europea di far sentire la propria voce e la 

realizzazione di nuovi partenariati efficienti con i Paesi 

vicini. Negli ultimi vent’anni, infatti, l’Unione europea 

ha incoraggiato il dialogo interculturale, sia all’inter-

no che all’esterno dell’Unione europea, attraverso vari 

programmi e iniziative.

Un vero dialogo interculturale nell’UE richiede un qua-

dro concettuale che affronti la diversità su scala euro-

pea e globale; richiede un contesto socio-culturale che 

combini la globalizzazione con l’assertività culturale e 

presuppone una dimensione morale che favorisca va-

lori condivisi. Individuiamo quattro suggerimenti poli-

tici per promuovere un vero dialogo interculturale.

1)	 La cultura come forza trainante per un autentico 

dialogo interculturale

	 Riconosciamo la pluriformità culturale come il ca-

rattere principale della civiltà europea. È una fonte 

di ricchezza e di forza. Nessuna cultura può essere 

tralasciata nel mosaico culturale europeo. La tute-

la della diversità culturale, tuttavia, non implica un 

isolamento nazionalistico o regionalistico o una 

fortezza europea, all’interno o all’esterno dell’UE.

	 Negli sviluppi europei esiste una tensione tra cul-

tura e integrazione. Pertanto, dobbiamo fare at-

tenzione a non trasformare l’Europa in un’area cul-

turale globale, che assomiglia a un melting pot in 

cui tutte le diversità andrebbero perse. Le diverse 

culture non devono essere separate, ma devono 

dialogare, influenzarsi a vicenda e trasformarsi pur 

rimanendo diversificate.

	 Siamo favorevoli all’apprendimento reciproco at-

traverso il fare insieme come programma per il 

dialogo interculturale. Sarebbe un grave errore 

salvare l’originalità di determinate culture isolan-

dole dal dialogo con altre culture o accettare un 

approccio relativista culturale su scala globale. Un 

settore culturale dinamico contribuisce a garantire 

un’effettiva democrazia partecipativa e attiva l’em-

powerment democratico, ispirando i cittadini a di-

ventare attivi, creativi e responsabili.

	 Il dialogo interculturale è un modo importante per 

superare alcune delle conseguenze negative della 

globalizzazione (minoranze, migrazioni, povertà), a 

condizione che vengano riconosciuti valori comuni 



286

e morali (dignità umana, rispetto delle differenze 

e delle diversità, solidarietà, ecc.) In quanto tale, il 

dialogo interculturale è uno strumento importante 

per la costruzione della governance, che crea com-

prensione reciproca, fiducia e sicurezza. È un veico-

lo per una partecipazione dei cittadini più attiva e 

capace di creare consenso, per creare tolleranza e 

rispetto tra culture e popoli diversi e per superare 

ignoranza, arroganza, paura e diffidenza. Tale dia-

logo dovrebbe essere percepito come un percorso 

verso la convivialità e l’interculturalità, in cui le cul-

ture si influenzano a vicenda senza distruggersi o 

entrare in conflitto. Si tratta quindi di un percorso 

cruciale per la pace e un autentico sviluppo soste-

nibile e può portare a una conversazione tra pari nel 

rispetto della differenza e della diversità degli uni e 

degli altri.

2)	 La responsabilità dell’Europa nel favorire il dialogo 

tra diversi discorsi culturali

	 L’Europa, in quanto attore globale, ha un’importan-

te responsabilità nel dialogo interculturale. Dovreb-

be assumere il ruolo di promotore e facilitatore. Do-

vrebbe essere un costruttore di ponti comunicativi 

e un rompitore di confini in questo dialogo. Ha un 

valido fondamento socio-economico che si basa 

sulla democrazia, sui diritti umani, sulla solidarietà 

e soprattutto sulla diversità, intesa come rispetto 

per le diverse culture, lingue, religioni, tradizioni, 

ecc. Ciò implica la comprensione e l’apprendimento 

reciproci e una prospettiva di dialogo aperto.

	 L’Europa dovrebbe svolgere un ruolo proattivo nel 

disinnescare la tensione tra universalismo e par-

ticolarismo in un mondo in via di globalizzazione, 

combinando la differenza e l’identità in nuovi modi 

di dialogo e cooperazione. L’Europa è chiamata a 

raccogliere la sfida di superare i propri confini, ri-

spettando il diritto alla diversità e alla differenza 

ma preservando i valori fondamentali.

	 Alla luce del processo di globalizzazione e delle sue 

conseguenze sugli scambi culturali e sulla coope-

razione a livello mondiale, l’Europa è chiamata ad 

assumersi la responsabilità morale di contribuire al 

rafforzamento del dialogo interculturale tra pari in 

un mondo in via di globalizzazione, sostenendo fer-

mamente i propri valori condivisi a tutti i livelli po-

litici possibili. Il mantenimento e la promozione del 

bene comune globale di uno sviluppo economica-

mente, socialmente e culturalmente sostenibile in 

tutto il mondo (i), la pratica comune dell’apprendi-

mento e dell’ascolto reciproco (ii), la centralità del 

singolo cittadino come persona all’interno di una 

comunità (iii) e una politica interna ed esterna coe-

rente (iv) devono essere i principi guida dell’Europa 

nella promozione di una globalizzazione dal volto 

umano e culturale.

3)	 Il paradigma dei diritti umani: il punto di partenza 

per il dialogo interculturale

	 I diritti umani sono al centro di qualsiasi approccio 

adeguato al dialogo interculturale. Il diritto inter-

nazionale dei diritti umani ha esteso il suo spazio 

costituzionale dall’interno dello Stato nazionale 

al mondo intero. Il paradigma dei diritti umani do-

vrebbe essere concepito come un potente facilita-

tore transculturale per passare dalla fase (sempre 

più) conflittuale della multiculturalità alla fase dia-

logica dell’interculturalità.

	 Questo approccio universale dei diritti umani al 

dialogo interculturale richiede anche un’interpre-

tazione politica europea. Le politiche pubbliche 

sono assolutamente necessarie per perseguire 

l’obiettivo strategico dell’inclusione di tutti gli in-

dividui e i gruppi che vivono nell’UE. È auspicabile 

un maggiore coordinamento con le altre istituzioni 

europee impegnate in questo campo, in particolare 

con il Consiglio d’Europa e l’OCSE; inoltre, sarebbe 

auspicabile una maggiore attenzione e continuità 

ai partenariati con altre regioni del mondo e un raf-

forzamento del sostegno alle Nazioni Unite.

4)	 Dalla politica alla pratica

	 Le fonti di progetti di buone pratiche sono molte-

plici. I progetti di dialogo interculturale di succes-

so si trovano in “spazi condivisi”, sia istituzionali 

che non. Inoltre, la diversità può essere promossa 

in tutte le fasi della produzione culturale/artistica, 

della distribuzione e della partecipazione. Le sfide 

educative consistono nello sviluppare competen-

ze e abilità interculturali tra tutti i membri della 

società e nello stimolare attività di cooperazione 

transnazionale. Infine, i processi di comunicazione 

interattiva stimolano l’empowerment o lo sviluppo 

dell’autostima e la fiducia negli individui e senso di 

responsabilità collettiva. È necessario individuare 

linee guida di pratiche interculturali per condivide-

re la diversità all’interno e tra le culture.

Conclusione
1)	 Sono convinto che, nonostante i fallimenti e le im-

perfezioni del processo di integrazione, il progetto 

“Europa” rimanga un valido luogo di lavoro per de-

finire il bene comune europeo e per sviluppare un 

quadro istituzionale e operativo unico in cui i citta-

dini siano attori importanti di una vera governance 

partecipativa, basata sullo Stato di diritto.

	 C’è di nuovo bisogno di una visione allargata e mo-

bilitante, capace di suscitare un nuovo slancio e un 

ritrovato legame con i cittadini. Inoltre, dobbiamo 

ricordare l’entusiasmo e la fiducia nel progetto eu-

ropeo, così come è stato incarnato dai Padri fonda-

tori dell’Europa. Essi volevano garantire una pace 

sostenibile all’interno dei confini europei e combina-

vano una visione a lungo termine con un approccio 

politico pragmatico. Gli argomenti economici soste-

nevano la buona volontà politica. L’Europa ha quindi 

bisogno di costruttori di ponti in grado di completa-

re concretamente la retorica della storia europea, 

di sottolineare gli ideali europei di pace, unità nella 

diversità, libertà e solidarietà e di mobilitare i giova-

ni per il modello europeo di società. Tuttavia, questa 

retorica deve ancora essere tradotta in una realtà 

praticabile e lungimirante, in un mondo che cambia 

radicalmente, per ispirare i cittadini europei.

	 Devono essere soddisfatte alcune condizioni:

–	 tutti gli Stati membri devono accettare le rego-

le del gioco che garantiscono il funzionamento e 

l’equità del complicato sistema.

–	 Gli Stati membri devono aderire a regole di base 

più astratte e di principio, come il rispetto dei di-

ritti fondamentali individuali, della democrazia 

e dello Stato di diritto. Questi principi, essendo 

i valori europei, sono esplicitamente indicati nel 

Trattato europeo. Anche le sanzioni in caso di 

violazione sono chiaramente indicate.

–	 La volontà di risolvere i problemi insieme richie-

de un atteggiamento di base positivo, “l’esprit 

européen”.

2)	 Il processo di integrazione europea dimostra che la 

dottrina sociale della Chiesa è stata e può ancora 

essere una fonte di ispirazione e una forza di tra-

sformazione per il modello europeo.

3)	 Il ruolo dell’istruzione è fondamentale in questo sen-

so. Solo attraverso lo sviluppo umano integrale nei 

processi educativi e di apprendimento, il vero dialo-

go tra i cittadini può svilupparsi e collegare la citta-

dinanza europea alla democrazia. In effetti, imparare 

a convivere con le differenze e le diversità sta diven-

tando la dimensione centrale dell’educazione alla 

cittadinanza attiva. Inoltre, nuove forme e luoghi di 

dialogo, cittadinanza attiva e cooperazione emergo-

no al di fuori delle attuali strutture istituzionalizzate 

di rappresentanza. La società civile formale e non 

formale svolge un ruolo maggiore e più attivo.

Un’Unione europea basata sui valori sopravviverà solo 

se la partecipazione dei cittadini e la governance par-

tecipativa a tutti i livelli e settori si baseranno sia sul 

riconoscimento delle molteplici identità dei suoi citta-

dini sia sull’effettiva costruzione di una cittadinanza 

inclusiva. Solo allora l’Europa potrà svolgere il suo ruo-

lo nel forum internazionale con un impegno orientato 

ai valori e ai diritti umani.



Sessione 4: Le 
chiese cristiane 
e la costruzione 

dell’Europa



290 291Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Le chiese cristiane nella 
costruzione dell’Europa: una 
risposta alla secolarizzazione?

Mariano Crociata, Vescovo di Latina
Presidente della COMECE
Partirei dalla considerazione dell’integrazione europea, 

una formula che esprime l’idea di qualcosa in corso di 

realizzazione. Che tale essa sia lo dicono insieme gli 

inizi storici e la realtà odierna dell’Unione Europea. 

Il modo come l’Unione è nata spiega molto bene che 

essa non è stata pensata e avviata come qualcosa di 

definito e che la necessità di un processo di crescita e 

di sviluppo era parte dello stesso progetto. Essa non 

riproduce modelli di organizzazione internazionale 

già esistenti. È una creazione nuova che ha la forma di 

una comunità di Paesi che attraverso la collaborazione 

in alcuni settori – cioè cedendo la sovranità su alcuni 

ambiti specifici, all’inizio solo di carattere economico, e 

accettando di esercitarla in maniera condivisa – dove-

vano superare le divisioni prodotte dalla guerra e cre-

are le condizioni perché i conflitti non tornassero più 

sul suolo europeo. A distanza di settant’anni dobbiamo 

dire che la collaborazione è cresciuta, anche enorme-

mente, ma l’integrazione è lontana dall’essere compiu-

ta, anche in ambiti sui quali i vari Paesi hanno scelto di 

collaborare o ancora di più su scelte nuove che la real-

tà, avanzando, impone. 

La successione delle generazioni e il mutamento dei 

contesti sociali, economici e culturali costringono a 

una verifica continua di ciò che è stato realizzato e 

che ha bisogno di essere scelto sempre di nuovo. La 

situazione contemporanea è frutto di tale evoluzione. 

Abbiamo visto estendersi le collaborazioni e le ma-

terie di cui l’Unione è chiamata a occuparsi ma, nello 

stesso tempo, specie negli ultimi anni, è aumentata 

anche l’indifferenza e spesso perfino l’avversione, non 

senza ragioni, di ampie fasce dell’opinione pubblica nei 

confronti delle istituzioni europee. L’Unione Europea 

viene così a trovarsi come tra due fuochi: da un lato le 

resistenze, anche politicamente rappresentate, al pro-

getto europeo, e dall’altro l’esigenza di incrementare 

la compattezza della sua configurazione istituzionale, 

senza la quale essa non è in grado di assumersi e adem-

piere adeguatamente le responsabilità che il momento 

storico richiederebbe. 

In una fase pre-elettorale come l’attuale si rischia di 

dimenticare, insieme a tanti limiti e criticità, ciò che 

l’Unione Europea ha rappresentato e compiuto fino ad 

ora, come – per fare degli esempi – la moneta unica, la 

libera circolazione delle persone e delle merci con l’ab-

battimento delle frontiere interne, gli interventi in oc-

casione di crisi economiche e della pandemia. Essa si è 

allargata a sempre nuovi Paesi, fino al gruppo di dieci 

di essi, quasi tutti dell’Est europeo, che sono entrati a 

farne parte esattamente vent’anni fa. 

Proprio in questi giorni, due relazioni richieste a Mario 

Draghi e a Enrico Letta, rispettivamente dalla Com-

missione Europea e dal Consiglio Europeo, mettono in 

evidenza il rischio di regressione e di disarticolazione 

dell’Unione Europea, soprattutto nell’attuale contesto 

internazionale segnato da conflitti sanguinosi, fatto-

ri oltretutto di pericolose minacce per tutti, se non si 

mette mano ad alcune riforme, come una difesa comu-

ne, un fisco e un mercato più aperti e potenziati tra i 

Paesi europei, soprattutto una politica estera che ab-

bia la forza che viene soltanto dall’unità politica che 

essa dovrebbe interpretare e rappresentare. 

La verità è che la congiuntura culturale con cui questo 

processo storico si incrocia ha le caratteristiche di fat-

to più avverse che si possano immaginare, dal momen-

to che tutto – dalla cultura dei diritti individuali senza 

doveri, al consumo (quasi una nuova religione) di beni 

come di persone, alla onni-pervasività dei social – tutto 

sembra concorrere a disincentivare qualsiasi proces-

so di integrazione, nella dinamica sociale prima che in 

quella politica, sul piano locale come su quello globa-

le nel quale le guerre in corso hanno un peso enorme. 

Ora, ciò di cui si nutre ogni processo di integrazione è 

un tessuto sociale, culturale, valoriale comune apprez-

zato e coltivato. Ma proprio questo è ciò che sembra 

sempre di più mancare: propriamente detto, manca 

un ethos condiviso. Lo mostra ad evidenza il fatto che 

siamo ben lontani dal cogliere i segni di una opinione 

pubblica europea e di una cittadinanza europea; le opi-

nioni pubbliche sono, per così dire, sequestrate dalle 

questioni politiche intra-nazionali e in quell’ottica leg-

gono le vicende europee, quando pure siano conosciu-

te e seguite.

***

I cristiani sono stati fin dall’inizio partecipi, anzi pro-

tagonisti, dell’avventura europea, se solo richiamiamo 

le figure dei fondatori. Ma ciò che all’epoca sussisteva 

come un tessuto morale e culturale condiviso ancora 

rilevante – ovvero un solidarismo avvertito e comun-

que fortemente radicato, in cui il senso cristiano della 

vita svolgeva un ruolo determinante – è diventato nel 

tempo un ricordo sempre più sbiadito. Il cambiamen-

to, davvero impressionante, soprattutto a cominciare 

dagli anni Sessanta del secolo scorso, può avere nella 

cosiddetta secolarizzazione una cifra interpretativa 

adeguata seppure riferibile soprattutto all’aspetto re-

ligioso del sentire e del vissuto collettivo. 

Uso con circospezione la categoria di secolarizzazio-

ne perché troppo complessa, anzi intricata, è la vicen-

da culturale e religiosa dentro cui ancora siamo e che 

essa intende interpretare. Di certo c’è che il rapporto 

tra la società e la religione è profondamente mutato 

da alcuni decenni a questa parte, e questo per lo più 

nel senso dell’allontanamento e della distanza recipro-

ca. A interpretare tale mutamento si sono impegnate 

varie proposte teoriche. Le stesse categorie via via in-

trodotte sono rivelatrici di una difficoltà ermeneutica; 

si distingue infatti tra secolare e post-secolare, ma an-

che tra moderno e post-moderno, e infine tra cristiano 

e post-cristiano, come pure post-religioso. Troviamo 

in questo il segno di una frammentazione, o, come di-

rebbe Zygmunt Bauman, di una “fluidità”, dentro cui è 

difficile trovare punti fermi a cui ancorarsi anche solo 

per capire. 

Tra altre, tre linee interpretative della secolarizzazio-

ne possono aiutare a orientarsi in questo universo in 

incessante movimento. Sullo sfondo sta una storia che 

ha conosciuto una lenta uscita dalla cristianità me-

dievale, passando attraverso la rottura della Riforma 

e la ‘nazionalizzazione’ delle confessioni cristiane, per 

giungere a una separazione della politica dalla religio-

ne e al passaggio dei beni ecclesiastici allo Stato, così 



292 293

segnalando un primo senso di secolarizzazione. 

La teoria di Niklas Luhmann rileva tale separazione 

dalla religione non solo della politica, ma anche di tutte 

le altre attività umane, quali l’economia, la giustizia, la 

scienza. La religione non ha più alcuna influenza sugli 

altri settori, ognuno dei quali agisce in piena autono-

mia, in qualche modo trovando in se stesso la propria 

ragion d’essere e i criteri di valutazione e di azione. A 

sua volta, Charles Taylor osserva, tra altro, il cambia-

mento radicale intervenuto con il passaggio da un 

mondo in cui la religione, e quindi l’avere una fede, era 

una evidenza data per scontata da tutti, così che era 

naturale credere, a un mondo in cui è naturale non cre-

dere, in cui il fatto ovvio, non pensato, è il non avere una 

fede, il non avere una religione, o averne una solo per 

effetto di una scelta che si presenta come una tra al-

tre possibili. Non manca poi chi, come Marcel Gauchet 

e altri con lui, considera la secolarizzazione l’estrema 

conseguenza e il frutto maturo delle religioni, partico-

larmente del cristianesimo. 

Al di là di questa maniera necessariamente sommaria 

di trattare teorie e autori dal pensiero molto artico-

lato, ciò che va considerato acquisito, e non da ora, è 

che la secolarizzazione, comunque interpretata, non 

significa la fine della religione, ma il suo profondo 

cambiamento nel contesto di un mondo a sua volta 

profondamente mutato. Questo, nelle nostre società 

occidentali, significa che il cristianesimo è diventato 

e diventerà sempre di più una religione di minoranza 

e di scelta. In esse conta non quanto le istituzioni re-

ligiose propongono ma quanto il singolo soggetto fa 

suo di una determinata religione o, sincretisticamen-

te, sceglie tra varie religioni. In questo modo però si 

apre uno spazio impensato per una scelta consapevo-

le, responsabile, matura. Ciò che va notato è che que-

sta attitudine individualistica ed elettiva, ma talora 

semplicemente arbitraria, di approccio alla religione 

si insinua nella pratica tradizionale di tanti e nel loro 

modo più o meno consapevole di continuare a prati-

care la religione di appartenenza del proprio ambien-

te di vita. 

Individualizzazione della scelta e delegittimazio-

ne dell’istituzione sono aspetti comunque operanti 

nell’appartenenza religiosa, e anche ecclesiale, odierna. 

Si produce così una situazione profondamente diffe-

renziata. È possibile incontrare praticanti la cui visione 

delle cose è perfettamente omologata all’immagine 

che dei contenuti religiosi danno il mondo del consu-

mo e quello della comunicazione pubblica, senza alcun 

senso critico e alcun desiderio di modificare le proprie 

abitudini, sensibilità, preferenze, magari in risposta ad 

una richiesta di presa di coscienza e di formazione da 

parte dei pastori della Chiesa. E d’altra parte, molte 

persone che dalla religione istituzionale hanno preso le 

distanze, portano dentro una inquietudine e una ricer-

ca spirituale che coltivano e trovano sbocchi, quando li 

trovano, anche disparati. 

A ciò si deve aggiungere che la contemporaneità ha 

un carattere cronologicamente fittizio, poiché in essa 

convivono, senza rendersene conto, visioni e prati-

che della religione di epoche diverse. Alcuni vanno in 

chiesa come se vivessero cinquanta o cento anni fa. E 

non parliamo di tradizionalisti e nostalgici, che sono 

un mondo a parte. Del resto la stessa religione istitu-

zionale perpetua un modello organizzativo e cultura-

le che, pur volendo trasmettere il vangelo di Cristo, il 

senso cristiano della fede e della vita, i mezzi rituali e 

sacramentali della Chiesa e così via, non sempre riesce 

a raggiungere la gente di oggi, non quella che sta den-

tro né quella che sta fuori, perché fatica a intercettare 

la ricerca religiosa fuori dagli schemi costituiti eredita-

ti e per lo più non penetra nemmeno un poco il “muro 

di gomma” di tanti praticanti abituali o di ‘fedeli’ alle 

espressioni della pietà popolare. 

***

Come si collocano le Chiese cristiane in tale contesto? 

Combattere contro una secolarizzazione imperante 

sarebbe velleitario. Il mutamento culturale intervenu-

to è irreversibile e presenta tutti i caratteri di un feno-

meno che è il risultato di un processo molto complesso 

nel quale le Chiese sono attori in gioco ma non gli uni-

ci né probabilmente i principali. Sarebbe utile, in ogni 

caso, rileggere la parabola dell’atteggiamento della 

Chiesa cattolica nei confronti della modernità per ren-

dersi conto che tutti i tentativi di prendere in mano 

e di governare il processo di uscita dalla religione e 

dal cristianesimo, per usare un’espressione di Marcel 

Gauchet ed Émile Poulat, sono falliti. Non a caso uno 

storico italiano – Pietro Scoppola – parlava anni fa del-

la “nuova cristianità perduta”. 

Il concilio Vaticano II ha scritto la parola fine su 

questo ‘accanimento’, accettando ciò che si era ine-

sorabilmente consumato e aprendo a un dialogo e 

soprattutto a uno sguardo positivo su questo mon-

do contemporaneo. Cosa non facile a motivo dell’ac-

celerazione con cui la tecnica procede a tutti i livelli 

nell’acquisizione di nuove non immaginate potenzia-

lità, di cui l’Intelligenza Artificiale è l’ultimo risultato 

e l’emblema più eloquente. Oltretutto, la connotazio-

ne della società in senso sempre più marcatamente 

plurale dal punto di vista religioso toglie a chiunque 

ogni residua illusione in ordine alla pretesa di poter 

condurre i giochi, cosa che eventualmente si decide 

per tutti i livelli della vita sociale in ben altre sedi, 

nel confronto tra grandi concentrazioni finanziarie 

(sempre più legate agli sviluppi tecnico-scientifici, 

che danno forma a tecnocrazie) e potenze geopoli-

tiche regionali. 

A questo proposito, si constata una curiosa analogia 

e simultaneità tra la debolezza dell’Unione Europea e 

quella delle Chiese cristiane, seppure su piani diversi. 

Questo, anche se non solo, dovrebbe aiutare a capi-

re che le due entità hanno bisogno di riconoscere e 

scegliere di aiutarsi a vicenda con maggior calore di 

quanto avvenuto finora. Dovrebbe finire da entrambe 

le parti il tempo dei sospetti e delle diffidenze. Se c’è 

un ritardo delle Chiese nel dismettere atteggiamenti 

nostalgici, contrapposizioni e abitudini mentali di al-

tri tempi, c’è non meno una arretratezza culturale do-

vunque si continui a trattare le Chiese cristiane come 

un pericolo per la libertà, residuo di paure e fantasmi 

di stagioni storiche del passato. 

È necessario piuttosto concentrarsi su ciò che è più 

essenziale e più urgente. Senza la crescita del senso 

di cittadinanza europea e del senso di appartenen-

za, l’Unione Europea rischia di non avere più margi-

ni per giocare la partita fino in fondo. Abbracciare 

questo progetto di largo respiro europeo di parte-

cipazione popolare è l’unico modo per togliere ter-

reno alle pulsioni nazionalistiche e sovraniste che 

minano i minimi progressi dell’Unione, senza alcun 

vantaggio se non la conservazione, per qualcuno e 

solo per qualche tempo, di un potere locale baratta-

to con una falsa sicurezza di fronte allo spauracchio 

del pericolo che proprio l’isolamento rende più reale 

e incombente.

Da parte delle Chiese cristiane si tratta di capire che, 

anche se distinti, il compito storico e istituzionale nei 

confronti di questo momento europeo non è separa-

bile dal compito pastorale e dalla missione spirituale. 

Ciò che le istituzioni ecclesiali preposte operano nel 

dialogo con le istituzioni civili, la responsabilità pasto-

rale lo deve richiedere a comunità piccole e grandi il 

cui compito storico e spirituale è dare forma sociale a 

quei principi dell’insegnamento sociale della Chiesa, a 

I cristiani sono stati fin 
dall’inizio partecipi, anzi 

protagonisti, dell’avventura 
europea, se solo richiamiamo le 

figure dei fondatori



294

cominciare dalla dignità intangibile della persona, che 

formano lo strumento ermeneutico e operazionale del 

rapporto della Chiesa con la società tutta. 

Organismi come la Commissione degli Episcopati 

dell’Unione Europea (COMECE), sul versante catto-

lico, e la Conferenza delle Chiese Europee (CEC), sul 

versante protestante e ortodosso, sono l’espressione 

di Chiese istituzionalmente incaricate di intraprende-

re e mantenere un dialogo che figura tra gli impegni 

propri delle istituzioni dell’Unione Europea in quanto 

sancito nell’articolo 17 del Trattato sul Funzionamen-

to dell’UE, il quale peraltro si alimenta di una stabile 

collaborazione dei due organismi tra loro e, nel caso 

della COMECE, poggia su un legame costante con la 

Santa Sede. 

Proprio in quanto espressione degli Episcopati na-

zionali e delle Chiese locali, ciò che questi organismi 

compiono in sede di dialogo istituzionale rappresen-

ta la proiezione formale di un sentire e di un vissuto 

che costituiscono l’impegno costante delle comunità 

ecclesiali ad ogni livello. I due aspetti – il dialogo isti-

tuzionale e l’azione espressamente pastorale e spiri-

tuale – sono non solo tra loro strettamente legati ma 

concorrono al medesimo obiettivo, essendo entrambe 

manifestazioni di un modo di pensare e di vivere che si 

compie all’interno di una società di cui anche i cristiani 

sono parte e di una società civile che anch’essi concor-

rono a formare ed edificare secondo lo stile che è loro 

proprio e che corrisponde all’ispirazione originaria e 

alla struttura di fondo, nonché ai valori, da cui origina 

l’Unione Europea. Ciò costituisce anche una esplicita 

precisa responsabilità dei cristiani. 

In questo modo veniamo a toccare un nervo scoperto, 

per così dire, di tutta la questione ecclesiale. Infatti c’è 

un livello intermedio tra il dialogo delle Chiese con le 

istituzione europee e la vita delle comunità ecclesiali, 

che precisamente consiste nel dialogo tra le Chiese dei 

e nei vari Paesi. Si tratta di dialogo poiché l’intreccio 

che sussiste tra comunità ecclesiale e comunità civile 

fa della comunità ecclesiale un’inevitabile cassa di ri-

sonanza degli umori della società civile. Così veniamo a 

constatare come il fenomeno variamente denominato 

nazionalismo, sovranismo, populismo, presenti riso-

nanze ecclesiali non trascurabili. 

Su questo è utile avere presente l’interpretazione che 

Olivier Roy dà del fenomeno. Del quale è caratteristico 

l’avvalersi di simboli e riferimenti religiosi al di fuori di 

ogni contesto propriamente ecclesiale con evidente 

scopo strumentale di tipo politico, ma con l’effetto di 

una sostanziale ulteriore secolarizzazione della reli-

gione, poiché l’orizzonte valoriale ed etico in cui viene 

ad essere collocata l’utilizzazione dei simboli religiosi è 

di tipo rigorosamente individualistico e consumistico 

(a questo proposito Danièle Hervieu-Léger parlerebbe 

di ‘esculturazione’). È da considerare perciò semplice-

mente un’illusione e un inganno la difesa di simboli reli-

giosi sbandierata in contesto e a scopo politico sovra-

nistico. Questo purtroppo non sempre viene compreso 

da molti credenti alla ricerca spasmodica di sicurezze 

rispetto ad un mondo contemporaneo avvertito come 

minaccia, da cui si pensa di potersi difendere rifugian-

dosi in un mondo passato immaginario come tale privo 

di alcun serio impegno religioso. 

La sfida rappresentata dall’incremento dell’integra-

zione europea è tale anche per le Chiese cristiane, per 

quanto la loro missione non si riduca ad essa ma vada 

ben oltre, dal momento che il suo obiettivo proprio non 

è la forma di una organizzazione socio-politico ma l’av-

vento del Regno di Dio, e qualsiasi forma di organizza-

zione sociale è il luogo, contingente e imprescindibile 

insieme, attraverso cui quell’obiettivo trova adempi-

mento qui e ora. 

Un ultimo punto chiede di essere qui evocato, proprio 

a questo riguardo, per dare completezza al corso dei 

pensieri che il tema attiva. Esso chiede di riprendere 

un dibattito che ha avuto luogo qualche anno fa e, pre-

cisamente, inerente la riduzione della fede cristiana a 

religione civile, cioè alla sua funzione intramondana le-

gata a circostanze storiche contingenti e a finalità so-

ciali, culturali e politiche. Quel dibattito non ha perdu-

to di attualità, poiché vale non meno ancora oggi che il 

ridimensionamento della pratica religiosa per le Chiese 

Il cristianesimo non è mai 
venuto meno a questa apertura 
sociale della fede, al suo essere 

per tutti e alla sua volontà di non 
escludere nessuno, senza per 

questo rinunciare alla serietà e 
al rigore di una risposta piena 

alla chiamata alla fede

cristiane si accompagna alla persistenza nella società 

e nella cultura di tutta una serie di valori che hanno 

origine e forma cristiana. Del resto non si può negare 

che molti dei valori enunciati nei Trattati dell’UE e nel-

la Carta dei diritti dell’UE ha formulazione e contenuti 

largamente corrispondenti alla tradizione cristiana. 

Il termine di confronto e di contrasto è la finalità ri-

gorosamente escatologica che viene riconosciuta 

all’annuncio cristiano soprattutto nella sua originaria 

configurazione gesuana. Inutile osservare che ciò ri-

torna particolarmente allettante in un tempo in cui 

l’immagine della minoranza creativa viene evocata con 

insistenza a fronte di un calo quantitativo (soltanto?) 

rilevabile come dato costante nelle Chiese d’Occiden-

te. Seppure il cristianesimo non è più dominante nelle 

nostre società, a motivo della presenza crescente di 

altre religioni, nondimeno non si può negare che il pa-

trimonio cristiano conserva ancora una consistenza 

complessiva tutt’altro che accessorio. 

Nella contrapposizione tra religione civile ed escato-

logia, la tradizione cristiana ha conosciuto sempre un 

punto di equilibrio che è consistito nel rifiuto sistemati-

co di ogni forma di settarismo. Ci sono, del resto, argo-

menti biblici tutt’altro che secondari per sostenere che 

l’azione di Gesù compone insieme la cura del gruppo 

ristretto dei dodici, l’accompagnamento dei discepoli 

e l’accoglienza della folla, della massa di persone che lo 

cercano per motivi umanissimi e disparati non rinun-

ciando a dare a tutti un indirizzo, un apprezzamento e 

un incoraggiamento. Il cristianesimo non è mai venuto 

meno a questa apertura sociale della fede, al suo esse-

re per tutti e alla sua volontà di non escludere nessuno, 

senza per questo rinunciare alla serietà e al rigore di una 

risposta piena alla chiamata alla fede, coerente con la 

sua connotazione escatologica. Le Chiese cristiane non 

ci sono per sopperire – ammesso che abbiano il potere 

di farlo – alla carenza di ethos condiviso di cui soffrono 

le società europee, ma se possono dare il loro contribu-

to, non è loro consentito di rifiutarsi o di rimanere indif-

ferenti. Esse possiedono riserve di senso, risorse spiri-

tuali e morali a cui tutti devono poter attingere. 

Se un segnale le Chiese cristiane devono dare, esso 

consiste nella loro capacità di formare e di animare 

le coscienze dei propri fedeli, fino a condurle ad una 

considerazione delle scelte storiche da compiere in 

coerenza con le motivazioni religiose e di fede, e a co-

stituire comunità vive segno e fermento di una nuova 

socialità. Il loro prevedibile carattere di minoranza non 

avrebbe in tal senso particolare incidenza, poiché in 

un contesto sociale sempre più labile dal punto di vi-

sta ideale e valoriale la forza di convinzione sarebbe 

destinata ad avere una efficacia comunque significa-

tiva. Il problema reale starebbe, piuttosto, nella capa-

cità delle Chiese cristiane di contrastare gli effetti di 

indebolimento ideale e valoriale che la cultura corrente 

dominante – questa sì! – produce non solo all’esterno 

ma anche al loro interno e tra i loro fedeli. 

Credo che tutto questo abbia a che fare, e non poco, 

anche con la presenza e la responsabilità dei cristiani, 

e delle Chiese cristiane, nel processo di integrazione 

europea. 



296 297Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Riflessioni sulla secolarizzazione
Tomas Halik, professore all’Università Carlo di Praga

La storia della cultura secolare e del suo rapporto con il 

cristianesimo - come è stato detto - è molto complica-

ta e ricca di cambiamenti. 

La cultura laica può essere descritta come un sottopro-

dotto del cristianesimo. Ci sono ancora controversie 

se la “laicità” sia un’eredità legittima del cristianesimo 

o se sia un’”eresia cristiana”, se sia un “figlio indeside-

rato” della Chiesa o un “figliol prodigo” da accogliere a 

braccia aperte.

La distinzione tra potere secolare e autorità ecclesia-

stica, che troviamo già in Papa Gelasio, si acuì duran-

te le dispute tra papato e impero per le investiture ed 

ebbe conseguenze ecclesiologiche, ma anche politi-

che e culturali, di vasta portata. In questa disputa, la 

“Chiesa” si afferma come istituzione religiosa sepa-

rata dallo Stato e dalla nazionalità e quindi come fe-

nomeno unico nella storia della religione, e allo stesso 

tempo si crea una sfera di “laicità”, una cultura laica. 

Per diversi secoli - fino all’Illuminismo - entrambe le 

sfere vivono in un rapporto di reciproca dialettica di 

polarità e compatibilità. Il loro rapporto reciproco è 

alla base della pluralità e del dinamismo della civiltà 

occidentale e costituisce un capitolo importante nella 

storia della libertà politica e spirituale dell’Occiden-

te.  Una distinzione così netta non è mai stata fatta 

nel cristianesimo orientale, e il cesaropapismo bizan-

tino ha la sua eredità in Russia, dal dominio zarista 

attraverso il marx-leninismo come religione di Stato 

dell’impero sovietico fino all’odierna unità di trono e 

altare nell’alleanza non santa dello Stato terrorista di 

Putin con l’ideologia nazionalista della Chiesa orto-

dossa russa fondamentalista.

Dall’Illuminismo alla modernità, questo figlio del cri-

stianesimo occidentale ha subito un processo di eman-

cipazione. La risposta ansiosa e ostile della Chiesa a 

questo processo - soprattutto alle rivoluzioni scientifi-

che, culturali, sociali e politiche della tarda modernità - 

ha contribuito all’alienazione e all’ostilità reciproca nel 

continente europeo.

 Se la Chiesa è stata spinta dalla nostalgia della Chri-

stianitas medievale in queste guerre culturali in Eu-

ropa, era destinata a perdere.  Il risultato è stato la 

secolarizzazione sotto forma di ex-culturazione del-

la fede cristiana. Il cristianesimo perse la sua forma 

di religione in Europa (religio nel senso di “religare”, 

riunire), il suo ruolo di forza integratrice per l’intera 

società, la sua “lingua comune”. Altri fenomeni han-

no gradualmente aspirato a questo ruolo: la cultura 

(nel Romanticismo), la scienza (nella modernità), le 

religioni politiche (fascismo, comunismo, nazismo), 

poi i media o l’economia di mercato. La religione è 

diventata solo un settore della vita degli individui e 

della società.

Il cristianesimo ha avuto uno sviluppo un po’ diverso in 

Gran Bretagna e soprattutto negli Stati Uniti, dove la 

Chiesa non ha vissuto il trauma del terrore della Rivolu-

zione francese, dove l’Illuminismo non ha avuto carat-

teristiche atee e la Chiesa ha imparato a vivere in una 

società libera, democratica e pluralista.

Questa esperienza ha contribuito alla svolta della 

Chiesa cattolica nei confronti della modernità e del-

la laicità durante il Concilio Vaticano II, alla svolta dal 

confronto al dialogo.

Paolo VI, nell’Esortazione apostolica Evangelii Nu-

ciandi, ha dichiarato che la secolarizzazione è “lo sfor-

zo, in sé giusto e legittimo e in nessun modo incom-

patibile con la fede o la religione” di scoprire le leggi 

che regolano la realtà e la vita umana impiantate dal 

Creatore. Papa Francesco ha commentato questa 

esortazione di Paolo VI nel 2022 in un discorso ai sa-

cerdoti del Quebec: “Dio non ci vuole schiavi, ma figli 

e figlie; non vuole decidere per noi, né opprimerci con 

un potere sacrale, esercitato in un mondo governato 

da leggi religiose. No! Ci ha creati per essere liberi, e ci 

chiede di essere persone mature e responsabili nella 

vita e nella società”. Papa Francesco ha sottolineato 

la differenza tra “secolarizzazione” e “secolarismo”, 

un’interpretazione ideologica del fenomeno che por-

ta a varie forme di “nuovo ateismo” nello stile di vita. 

Papa Francesco ha aggiunto: Come Chiesa /.../ spetta 

a noi fare queste distinzioni, fare questo discernimen-

to.  Se cediamo alla visione negativa e giudichiamo le 

cose in modo superficiale, rischiamo di mandare un 

messaggio sbagliato, come se la critica alla secolariz-

zazione nascondesse da parte nostra la nostalgia di 

un mondo sacralizzato, di una società passata in cui 

la Chiesa e i suoi ministri avevano maggiore potere 

e rilevanza sociale.  E questo è un modo sbagliato di 

vedere le cose”.

Papa Benedetto ha parlato in modo simile del rappor-

to tra laicità e fede (cito le sue osservazioni durante 

un viaggio in Portogallo nel 2010):  “Ci sono sempre 

stati individui che hanno cercato di costruire ponti e 

creare un dialogo, ma purtroppo la tendenza preva-

lente è stata quella dell’opposizione e dell’esclusione 

reciproca. Oggi vediamo che proprio questa dialetti-

ca rappresenta un’opportunità e che dobbiamo svi-

luppare una sintesi e un dialogo lungimirante e pro-

fondo”.

Sono convinto che il processo di rinnovamento sino-

dale della Chiesa, che è ora in corso e che aderisce 

al concetto di Chiesa come via comune (syn hodos), 

possa segnare una nuova tappa nella storia del cri-

stianesimo, un cammino dal “cattolicesimo” confes-

sionalmente chiuso alla vera cattolicità, cioè all’uni-

versalità e all’ecumenicità. Alcuni cristiani temono 

che il cristianesimo possa perdere la sua identità sul-

la strada della fratellanza universale. Io, invece, credo 

che questa sia una rara opportunità per comprendere 

l’identità del cristianesimo in modo nuovo e più pro-

fondo. Questo, ovviamente, richiede un approfon-

dimento della teologia e della spiritualità cristiana. 

Questo, però, è un argomento che esula dagli scopi 

di questo articolo.



299Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Il dialogo delle chiese con le 
istituzioni europee 

Manuel Barrios, segretario generale della COMECE
Dopo aver ascoltato gli interessanti interventi di Mon-
signor Mariano Crociata, Presidente della COMECE, 

e anche del Professor Halik, un amico con il quale ho 

avuto l’onore di parlare di questi temi in diverse occa-

sioni, anche a causa del suo recente libro intitolato “Il 

pomeriggio del cristianesimo”, e che ha appena parte-

cipato alla nostra assemblea plenaria della COMECE la 

scorsa settimana, vorrei concentrarmi su due aspetti 
di quelli citati nel titolo di questa tavola rotonda: il pri-
mo, l’integrazione europea e il lavoro della COMECE 

come rappresentanza ufficiale della Chiesa cattolica 

nei Paesi membri di fronte alle istituzioni europee, e il 

secondo, il processo di secolarizzazione e la risposta 
che possiamo dare dalle Chiese - la Chiesa cattolica, 

ma anche le altre Chiese cristiane - a questo fenomeno. 

1.	 Integrazione europea: Il processo di integrazione 

europea ha ricevuto un forte impulso più di 70 anni 

fa - il 9 maggio 1950 è spesso citato come data di 

inizio dal famoso discorso di Robert Schuman - 

dopo le terribili guerre che hanno devastato il no-

stro continente nel secolo scorso, causando mol-

ta distruzione, morte e sofferenza. La coraggiosa 

scommessa di Robert Schuman e di altri mirava a 

garantire la pace rendendo impossibile la guerra. 

Nell’attuale contesto di tanta incertezza e tensio-

ne, anche nel nostro continente, questo progetto 

ha ancora più senso e può servire da ispirazione 

e modello per noi. È un progetto che prevede in-

nanzitutto un aspetto economico per regolare il 

controllo dei materiali necessari alla guerra, una 

solidarietà pratica diremmo, ma che comprende 

anche un aspetto politico e valori condivisi. L’Unio-

ne Europea, come unione di diversi Paesi in un’en-

tità che è più di una semplice associazione di Paesi 

indipendenti, è qualcosa di unico che esiste solo 

in Europa, ed è per questo che la COMECE esiste 

anche come iniziativa ecclesiale per accompagna-

re e contribuire a questo processo di integrazio-

ne. Come cristiani, crediamo che i padri fondatori 

dell’Unione Europea siano stati ispirati dalla loro 

cultura cristiana e dal personalismo comunitario 

dei filosofi cristiani e anche dalla loro fede, che li 

ha portati a fare passi di riconciliazione in momen-

ti molto critici e difficili e a pensare, come diremmo 

oggi, “fuori dagli schemi”. La Chiesa ha accompa-

gnato questo processo fin dall’inizio. Più di 50 anni 

fa è stata creata una Nunziatura presso l’Unione 

Europea, distinta da quella già esistente presso il 

Regno del Belgio, per mantenere le relazioni diplo-

matiche tra la Santa Sede e l’Unione Europea. E più 

di 40 anni fa è stata creata la COMECE, la Com-

missione delle Conferenze Episcopali dell’Unio-

ne Europea, come rappresentanza ufficiale della 

Chiesa negli Stati membri presso l’Unione Euro-

pea, con l’obiettivo di mantenere un dialogo con le 

istituzioni che oggi è sostenuto anche dai trattati 

dell’Unione stessa. Infatti, l’articolo 17 del Tratta-
to sul funzionamento dell’Unione, che stabilisce 

l’obbligo per l’Unione di mantenere un dialogo 

aperto, trasparente e regolare con le chiese, le as-

sociazioni religiose e le organizzazioni filosofiche 

e non confessionali, può essere visto come il risul-

tato finale di tutte le discussioni che si sono svolte 

sull’inclusione di Dio (invocatio Dei) o sulla men-

zione delle radici cristiane nei testi fondamentali. 

Lo stesso articolo 17 può essere visto anche come 

un modo per regolare le relazioni tra le confessioni 

religiose e le istituzioni civili in quest’epoca post-

moderna.

	 La COMECE ha la sua assemblea generale come 

organo di governo composto dai vescovi delegati 

dalle Conferenze episcopali dell’Unione Europea e 

un segretariato con sede a Bruxelles dove seguia-

mo i diversi settori delle politiche europee che sono 

di interesse per la Chiesa. In vista delle prossime 

elezioni europee di giugno, abbiamo pubblicato un 

documento di lavoro per il dialogo con i partiti 
politici e i candidati in cui passiamo in rassegna le 

nostre priorità come Chiesa, tra cui lo Stato di dirit-

to e la democrazia; i diritti fondamentali; il diritto di 

famiglia e la difesa della vita; la guerra e la pace; la 

giustizia sociale e la lotta contro la povertà; la digi-

talizzazione e l’intelligenza artificiale; la cura della 

nostra casa comune; la migrazione e l’asilo; l’allarga-

mento dell’Unione europea.

	 Non voglio dilungarmi su tutto questo, ma per 

quanto riguarda l’ultima questione, l’allargamento 

dell’Unione Europea, che è diventata di grande at-

tualità ora con le guerre nel nostro continente e in 

Terra Santa, vorrei citare l’ultima dichiarazione dei 

vescovi europei su questo tema, che è stata resa 

pubblica ieri, perché è molto legata al tema di que-

sta sessione della nostra conferenza. Come ho det-

to, la settimana scorsa si è svolta la nostra assem-

blea plenaria della COMECE. Eccezionalmente si è 

tenuta a Łomża (Polonia) anche con l’intento di ce-

lebrare il 20° anniversario dello storico allargamen-

to dell’Unione Europea, quando il 1° maggio 2004 

sono entrati a far parte dell’Unione 10 Paesi in un 

colpo solo: Cipro, Malta, Repubblica Ceca, Slovac-

chia, Slovenia, Estonia, Ungheria, Lettonia, Lituania 

e Polonia. Per brevità, leggerò la dichiarazione che i 

vescovi della COMECE hanno concordato a Łomża 

venerdì scorso e che è stata resa pubblica ieri. Pen-

so che dia una buona idea di ciò che intendiamo 

come Chiesa favorevole all’integrazione europea e 

del nostro atteggiamento nei suoi confronti. 

2.	 La secolarizzazione e la risposta delle Chiese: sap-

piamo che la secolarizzazione è un fenomeno com-

plesso e può essere interpretato in modi diversi. Il 

professor Halik ne ha parlato come intrinsecamen-

te legato al cristianesimo. Possiamo, da un lato, 

evidenziarne gli aspetti positivi, ad esempio la ne-



300 301Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

cessaria relativa autonomia della sfera mondana 

e civile dalle Chiese e dalla sfera religiosa. D’altra 

parte, possiamo anche parlare degli aspetti ne-
gativi, come la perdita del senso di trascendenza, 

anche nella sfera morale, l’eclissi di Dio nelle nostre 

società, l’indebolimento del senso di appartenen-

za alla Chiesa e della pratica religiosa. Per quanto 

riguarda la laicità in relazione all’Unione europea, 

possiamo fare riferimento all’articolo 2 del Tratta-

to sull’Unione europea: “L’Unione si fonda sui valori 

del rispetto della dignità umana, della libertà, della 

democrazia, dell’uguaglianza, dello Stato di diritto e 

del rispetto dei diritti umani, compresi i diritti delle 

persone appartenenti a minoranze”. Non è difficile 

capire che questi valori hanno una base nella tra-

dizione cristiana. Pertanto, anche con il processo 

di secolarizzazione, questi valori rimangono come 

riferimento. Tuttavia, molti di noi pensano che se 

si elimina il fondamento religioso, trascendente e 

spirituale di questi valori, essi perdono consistenza. 

Anche se non si parla esplicitamente dell’aspetto 

religioso o trascendente di questi valori, la loro as-

solutezza non può che basarsi sul loro riferimento 

a una dimensione trascendente. In altre parole, il 

fondamento della dignità dell’essere umano deve 

essere sovramondano, al di sopra del secolare. Un 

altro segno dell’eclissi di Dio nella nostra società, 

del fatto che Dio non è più all’orizzonte dell’esisten-

za umana per molti, è una certa disperazione che 

caratterizza gran parte della nostra società euro-

pea. Per questo credo sia molto opportuno sceglie-

re la speranza come tema del prossimo Anno Santo 

2025, e ci sono già alcuni centri accademici con cui 

l’etsmao sta collaborando, come il COMECE, per 

approfondire il significato della speranza nei diversi 

ambiti della vita e anche della politica.

 

3.	 Le risposte delle Chiese al processo di secolariz-

zazione devono seguire la prospettiva di San Tom-

maso d’Aquino di assumere, purificare ed elevare. 

Alcuni vedono la secolarizzazione come la consu-

mazione della rivelazione cristiana, dell’incarnazio-

ne, della kenosi di Dio e come espressione della ma-

turità del cristianesimo (Vattimo). Sebbene questa 

posizione sia molto attraente, credo che la risposta 

alla secolarizzazione debba essere data piuttosto 

nella prospettiva di una nuova evangelizzazione 

del nostro continente e di una nuova presenza della 

Chiesa, una presenza più umile, ecumenica, creati-

va, di dare senso, di religere piuttosto che religare, 

il che significa un nuovo modo di proporre il mes-

saggio cristiano, con un nuovo linguaggio e di incul-

turarlo in una società post-cristiana, con tutto ciò 

che questo significa (è molto più difficile evange-

lizzare il post-cristiano che il pre-cristiano). Questo 

deve avvenire in modo sinodale, il che implica un 

autentico esercizio di ascolto degli altri e delle loro 

ragioni, che è la via per superare la polarizzazione 

interna alla Chiesa che stiamo vivendo oggi e che ci 

danneggia tanto, vanificando anche la nostra mis-

sione evangelizzatrice.

Grazie per l’attenzione.   

Qual è il contributo delle chiese?
Alfredo Abad, pastore, 
presidente della Chiesa evangelica spagnola

Madri e nonne al confine franco-tedesco dopo la se-

conda guerra mondiale, la testimonianza della riconci-

liazione. (Gerard Merminod)

1.	 Il servizio della riconciliazione.

	 “Il dialogo tra le religioni raggiunge tutto il suo sen-

so quando porta al riconoscimento del pieno valo-

re della diversità” (Elisabeth Permentier) Pablo IV, 

Octogesima Adveniens 35-36, sostiene un legame 

reale con i diversi movimenti politici, ma non può 

essere incondizionato.

2.	 Dare un’anima all’Europa.

	 La proposta di Jacques Delors sulla necessità che 

l’Europa abbia un cuore e un’anima (novembre 

1990) rimane valida anche dopo più di 30 anni.

3.	 Un breve percorso attraverso gli sforzi ecumenici 

che offrono un modello di dialogo e di difesa dei di-

ritti umani.

-	 Assemblee ecumeniche europee

-	 La Charta Oecumenica

4.	 La sfida comune di una società europea post-seco-

lare.

	 “La sete di giustizia è forse l’unica delle beatitudi-

ni che conserva significato nel nostro tempo e ali-

menta il discorso etico”

	 (Victoria Camps)

5.	 Questo non è il paese promesso.

	 “Sulla base della nostra fede cristiana, lavoriamo 

per un’Europa umana e con una coscienza socia-

le, in cui i diritti umani e i valori fondamentali della 

pace, della giustizia, della libertà, della tolleranza, 

della partecipazione e della solidarietà prevalgano.” 

Charta Oecumenica 2001



302

 

 

 

–+ 
 
 

Continuiamo a costruire insieme l’Europa 

 
Noi, vescovi delegati dalle Conferenze Episcopali dell’Unione Europea (UE), riuniti per 
l’Assemblea Plenaria di primavera 2024 della COMECE a Łomża (Polonia), celebrando il 20° 
anniversario dello storico allargamento dell’UE, abbiamo adottato la seguente Dichiarazione: 

La Chiesa cattolica ha accompagnato da vicino il processo di integrazione europea fin 
dai suoi inizi, considerandolo un processo di riunificazione dei popoli e dei paesi 
d'Europa in una comunità per garantire la pace, la libertà, la democrazia, lo stato di 
diritto, il rispetto dei diritti umani e la prosperità. Questo processo, portato avanti con 
coraggio dai padri fondatori dell’Unione Europea dopo terribili guerre nel nostro 
continente, si è fondato anche su valori cristiani, come il riconoscimento della dignità 
della persona umana, la sussidiarietà, la solidarietà e la ricerca del bene comune. Il 1° 
maggio 2004 l'Unione europea si è ampliata con dieci nuovi Stati membri e questo ha 
rappresentato un passo significativo nella realizzazione della visione di un'Europa 
unita che possa "respirare con i suoi due polmoni", come espressa da San Papa 
Giovanni Paolo II, riunendo l’Europa dell’Est e dell’Ovest in una comunità di popoli, 
diversi, eppure legati da una storia e da un destino comuni. Si è trattato di una pietra 
miliare nel processo di europeizzazione dell’UE, rendendola più vicina a ciò che è 
chiamata ad essere, e una forte testimonianza per i nostri tempi di come la 
cooperazione fraterna, nella ricerca della pace e radicata in valori condivisi, possa 
prevalere su conflitti e divisioni. 

Un’Unione più grande ma anche più diversificata ha comportato, tuttavia, anche 
nuove sfide. Nonostante una solida integrazione politica ed economica degli Stati 
membri dell’UE, è discutibile fino a che punto abbia avuto luogo un autentico dialogo 
nelle società europee tra realtà nazionali, culture, esperienze storiche e identità 
diverse. Finché non sarà pienamente sviluppato un vero spirito europeo, che includa 
un senso di appartenenza alla stessa comunità e di responsabilità condivisa, la fiducia 
all’interno dell’Unione europea potrebbe essere indebolita e la creazione dell’unità 
potrebbe essere compromessa da tentativi di mettere al di sopra del bene comune 
interessi particolari e visioni ristrette. 

Dopo le crisi degli ultimi anni che hanno comportato una certa “stanchezza da 
allargamento”, la guerra di aggressione della Russia contro l’Ucraina e gli sviluppi 
geopolitici nei paesi vicini all’UE hanno dato un nuovo slancio per le future adesioni 
all’Unione, soprattutto per quanto riguarda i paesi dei Balcani e nell'Est dell'Europa. 
Oltre ad essere una necessità geopolitica per la stabilità del nostro continente, 
consideriamo la prospettiva di una futura adesione all’UE come un forte messaggio 
di speranza per i cittadini dei paesi candidati e come una risposta al loro desiderio di 
vivere in pace e giustizia. Non dobbiamo dimenticare che questi paesi hanno dovuto 
spesso sopportare difficoltà e sacrifici lungo il loro cammino. 

DICHIARAZIONE 

22.04.2024 

EN IT DE ES FR SK  

 

L’adesione all’UE è, tuttavia, un processo bidirezionale. I paesi che aspirano ad una 
futura adesione all’UE devono continuare a perseguire le riforme strutturali 
necessarie in settori cruciali, in particolare lo stato di diritto, il rafforzamento delle 
istituzioni democratiche, i diritti fondamentali, compresa la libertà religiosa e la libertà 
dei media, nonché la lotta alla corruzione e alla criminalità organizzata, e altri. Allo 
stesso tempo, un processo di allargamento dell’UE incentrato sui cittadini, credibile 
ed equo, dovrebbe incoraggiare e rispondere adeguatamente a questi sforzi di riforma, 
evitando doppi standard nel trattamento dei paesi candidati. 

La credibilità del processo di allargamento dell’UE implica anche passi concreti da 
parte dell’Unione per prepararsi ad accogliere nuovi membri. Il futuro allargamento 
dell’UE è un’opportunità per attualizzare l’idea di un’Europa unita, radicata nella 
solidarietà pratica, e per riscoprire con fedeltà creativa quei grandi ideali che ne hanno 
ispirato la stessa fondazione. Un’Unione allargata dovrà anche ripensare le proprie 
modalità di governance, per consentire ai suoi membri e alle istituzioni di agire in 
modo tempestivo ed efficace. Inoltre, qualsiasi aggiustamento ai quadri di bilancio, 
alle politiche o alle aree di cooperazione dovrebbe prendere in considerazione il loro 
impatto sulle persone, in particolare sui membri più vulnerabili delle società degli 
attuali e dei futuri Stati membri. 

Nella speranza che il processo di integrazione europea progredisca, sentiamo anche il 
bisogno di richiamare ad una riflessione più profonda sulla nostra base di valori 
comuni e sui legami speciali che ci uniscono come famiglia europea. Come ha 
affermato Papa Francesco rivolgendosi all’Assemblea della COMECE nel marzo 2023, 
“l’Europa ha futuro se è veramente unione,” custodendo l’unità nella diversità. I 
principi di sussidiarietà, di rispetto per le diverse tradizioni e culture che insieme 
formano l’Europa e di seguire la strada della solidarietà pratica e non quella 
dell’imposizione ideologica, sono fondamentali. Come Chiesa cattolica, siamo pronti 
a contribuire a questi sforzi. 

Poiché la storia del processo di integrazione europea deve, in gran parte, ancora essere 
scritta, affidiamo in modo particolare il futuro del nostro amato continente a nostro 
Signore Gesù Cristo, Principe della Pace, per l’intercessione di Maria, Madre della 
Chiesa, e i Santi Patroni d'Europa, San Benedetto, i Santi Cirillo e Metodio, Santa 
Brigida, Santa Caterina da Siena e Santa Teresa Benedetta della Croce. 

Approvato dall'Assemblea della COMECE a Łomża (Polonia) il 19 aprile 2024. 
 

 

 

L’adesione all’UE è, tuttavia, un processo bidirezionale. I paesi che aspirano ad una 
futura adesione all’UE devono continuare a perseguire le riforme strutturali 
necessarie in settori cruciali, in particolare lo stato di diritto, il rafforzamento delle 
istituzioni democratiche, i diritti fondamentali, compresa la libertà religiosa e la libertà 
dei media, nonché la lotta alla corruzione e alla criminalità organizzata, e altri. Allo 
stesso tempo, un processo di allargamento dell’UE incentrato sui cittadini, credibile 
ed equo, dovrebbe incoraggiare e rispondere adeguatamente a questi sforzi di riforma, 
evitando doppi standard nel trattamento dei paesi candidati. 

La credibilità del processo di allargamento dell’UE implica anche passi concreti da 
parte dell’Unione per prepararsi ad accogliere nuovi membri. Il futuro allargamento 
dell’UE è un’opportunità per attualizzare l’idea di un’Europa unita, radicata nella 
solidarietà pratica, e per riscoprire con fedeltà creativa quei grandi ideali che ne hanno 
ispirato la stessa fondazione. Un’Unione allargata dovrà anche ripensare le proprie 
modalità di governance, per consentire ai suoi membri e alle istituzioni di agire in 
modo tempestivo ed efficace. Inoltre, qualsiasi aggiustamento ai quadri di bilancio, 
alle politiche o alle aree di cooperazione dovrebbe prendere in considerazione il loro 
impatto sulle persone, in particolare sui membri più vulnerabili delle società degli 
attuali e dei futuri Stati membri. 

Nella speranza che il processo di integrazione europea progredisca, sentiamo anche il 
bisogno di richiamare ad una riflessione più profonda sulla nostra base di valori 
comuni e sui legami speciali che ci uniscono come famiglia europea. Come ha 
affermato Papa Francesco rivolgendosi all’Assemblea della COMECE nel marzo 2023, 
“l’Europa ha futuro se è veramente unione,” custodendo l’unità nella diversità. I 
principi di sussidiarietà, di rispetto per le diverse tradizioni e culture che insieme 
formano l’Europa e di seguire la strada della solidarietà pratica e non quella 
dell’imposizione ideologica, sono fondamentali. Come Chiesa cattolica, siamo pronti 
a contribuire a questi sforzi. 

Poiché la storia del processo di integrazione europea deve, in gran parte, ancora essere 
scritta, affidiamo in modo particolare il futuro del nostro amato continente a nostro 
Signore Gesù Cristo, Principe della Pace, per l’intercessione di Maria, Madre della 
Chiesa, e i Santi Patroni d'Europa, San Benedetto, i Santi Cirillo e Metodio, Santa 
Brigida, Santa Caterina da Siena e Santa Teresa Benedetta della Croce. 

Approvato dall'Assemblea della COMECE a Łomża (Polonia) il 19 aprile 2024. 
 



Sessione 5: 
Verso una 

coscienza di 
cittadinanza 

europea?



306 307Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

Messaggi 

Herman van Rompuy, 
ex presidente del Consiglio europeo 
La cittadinanza europea assume oggi un significato 

diverso rispetto a qualche decennio fa, perché i cit-

tadini stessi non sono più gli stessi. Viviamo in una 

patria diversa, in un’Europa diversa e in un mondo di-

verso, e questo in tutte le sfere della vita personale e 

sociale. È emerso un nuovo tipo di essere umano, per 

così dire. In effetti, il mondo dei miei nonni e dei miei 

genitori ha poco a che fare con il mondo di oggi. È il 

mondo di ieri e dell’altro ieri. Quindi anche la cittadi-

nanza è diversa. Le comunità in cui si inscrive la vita, 

dalle famiglie, ai quartieri, ai luoghi di lavoro, agli Stati 

nazionali, ecc. sono profondamente segnate dall’indi-

vidualizzazione. Quest’ultima tendenza è la causa del-

la perdita di legami tra le persone. Ciò che è connesso 

viene talvolta vissuto come un legame. Apparteniamo 

meno a qualcosa o a qualcuno. Questa tendenza si 

riscontra a tutti i livelli della convivenza, compreso il 

quadro europeo. 

La disaffezione verso l’UE non è molto maggiore di 

quella verso lo Stato nazionale. Lo stesso vale per il 

deficit democratico. Esiste a tutti i livelli di governo. 

Non ha quindi senso rinnovare la democrazia solo 

nelle istituzioni europee. Nel complesso, dobbiamo 

aumentare la legittimità di input della democrazia 

politica in generale, coinvolgendo più direttamente 

i cittadini nel processo decisionale accanto ai man-

dati elettivi, e dobbiamo aumentare la legittimità di 

output, ottenendo risultati politici nei settori che in-

teressano a molti cittadini, come il potere d’acquisto, 

la migrazione irregolare, il clima, il benessere menta-

le e così via. 

L’individualizzazione e la frammentazione fanno sì 

che un certo numero di persone tenda a concentrar-

si meno sul bene o sull’interesse comune, guardando 

tutto dal proprio interesse personale. La preoccupa-

zione per il bene comune inizia con la solidarietà e 

l’unione in famiglia, nel quartiere. La carità inizia a 

casa. Questi strati di appartenenza sono sotto pres-

sione. A lungo termine, nessuna macro-solidarietà è 

possibile senza micro-solidarietà. Rimane l’ostacolo 

di passare dalla solidarietà all’interno del proprio 

gruppo alla solidarietà con coloro che non appar-

tengono alla nostra famiglia, al nostro clan, al no-

stro gruppo linguistico, al nostro Paese, ecc. Signifi-

ca vivere insieme a persone diverse in ogni senso, ad 

esempio per religione o credo, razza, orientamento 

sessuale e così via. Questo tipo di convivenza è di 

per sé diverso dalle “vecchie” comunità, piuttosto 

omogenee. Per questo la convivenza richiede anche 

uno sforzo maggiore da parte di tutti. Un confronto 

tra la natura delle società di “prima” e di oggi deve 

tenerne conto. 

Inoltre, la crisi “permanente” dopo la crisi finanziaria 

del 2008 non ha fatto altro che esacerbare la paura, 

l’insicurezza, la sfiducia, la disperazione. Individua-

lizzazione significa anche che le persone devono e 

possono prendere le proprie decisioni sulla loro vita. 

Non ci si può nascondere dietro un’autorità o una 

tradizione. Tuttavia, in un’economia volatile e iper-

competitiva, sono emerse nuove dipendenze che 

sono in contrasto con una maggiore libertà indivi-

duale nella vita personale. In questo mondo com-

plicato, gli schemi del passato spesso non sono più 

rilevanti. 

La visione cristiano-sociale ufficiale espressa nelle 

encicliche papali presupponeva una società basa-

ta su organizzazioni sociali e valori condivisi, sulla 

concertazione sociale come principio organizzativo 

accanto al mercato e al governo. Le organizzazioni 

in generale inquadravano le persone in cerchi con-

centrici, dalla famiglia alla nazione, in modo che gli 

individui diventassero persone interconnesse. Cer-

to, questo non ha impedito che le cosiddette società 

stabili dell’epoca finissero in guerre e guerre civili 

in cui l’altro diventava il nemico. In ogni caso, oggi 

molte organizzazioni non hanno più l’attrattiva e la 

rappresentatività di un tempo. Oggi la “producibili-

tà” nazionale della società, la capacità di ingegneria 

sociale nazionale è molto diminuita data l›apertu-

ra delle nostre economie e la loro interdipendenza, 

data anche la globalizzazione di quasi tutto, come lo 

sport, la musica, la cultura, la scienza, il turismo, la 

moda, le migrazioni, il cambiamento climatico, ecc. 

Auguro buona fortuna a chi pensa di voler riprendere 

il “controllo” del proprio futuro nazionale. La nostal-

gia del mondo di ieri non risolverà nulla. 

Tuttavia, tutto questo non impedisce a molte per-

sone di avere ancora un forte desiderio di stabilità, 

armonia, felicità, unione. Il discorso su questo è spes-

so soffocato dalla polarizzazione e dalla diffidenza, 

soprattutto attraverso i social network, che alimen-

tano l’egocentrismo e il raggruppamento di persone 

che la pensano allo stesso modo. Indubbiamente è 

ancora necessario un messaggio di solidarietà, com-

passione, empatia, lealtà, verità. La pandemia lo ha 

dimostrato bene. “La maggior parte delle persone 

sono buone” è il titolo di un recente bestseller nei Pa-

esi Bassi, nelle Fiandre e non solo. Il capitale sociale 

e familiare deve essere rafforzato. Tuttavia, nessuno 

può imporlo. Occorre incoraggiare nuove forme di 

vita associativa e di cooperazione, in cui anche gli in-

contri e le riunioni online possono svolgere un ruolo. 

Sono elementi essenziali per ripristinare il senso del 

bene comune, che ora include l’interesse europeo. Il 

dialogo e la cooperazione devono essere incoraggiati 

ovunque. La democrazia è conversazione. Sono eser-

cizi di “centralità dell’altro”. Il cuore della cittadinan-

za è proprio questo valore. Si tratta di molto più di un 

“senso di appartenenza”. Il primo è il prerequisito per 

il secondo. Una ricerca affannosa di identità - spesso 

un’identità negativa (sono diverso e migliore degli 

altri) - rischia di cadere negli errori del passato, come 

il nazionalismo o altre forme di particolarismo. Il na-

zionalismo è in aumento nel mondo occidentale. Si 

pensi alla frattura politico-culturale negli Stati Uniti 

e alla divisione 50-50 sulla Brexit.

La cittadinanza europea presenta un ulteriore svan-

taggio rispetto ad altre forme di “appartenenza”. 

L’UE è spazialmente più lontana dalle persone. Dopo 

tutto, nonostante la digitalizzazione, siamo anco-

ra persone in carne e ossa. Il secondo svantaggio è 

che l’UE è un’idea relativamente giovane rispetto 



309Atti del Convegno Verso una cittadinanza europea partecipativa

agli Stati nazionali, anche se alcuni di essi sono pure 

un’invenzione piuttosto recente (il XIX secolo). 

Oggi tutti i progetti trascendenti, che trascendono 

l’ego, conoscono delle difficoltà. Pertanto, è anche 

spiegabile che l’UE stia diventando sempre più una 

“Unione di necessità”. Mi spiego meglio. Alcuni pro-

blemi vitali, come la difesa e il clima, non possono 

più essere affrontati se non a livello europeo e in-

ternazionale. Non c’è alternativa (TINA). Durante la 

pandemia, con le restrizioni alla circolazione, molti 

cittadini si sono chiesti perché non ci fosse un ap-

proccio europeo alla pandemia invece di un mosaico 

di misure nazionali e regionali. Anche la motivazio-

ne negativa è una motivazione. I più forti sentimenti 

pro-europei provengono dai Paesi candidati, come 

in questi giorni in Georgia e Ucraina, sebbene anche 

lì giochi un ruolo importante il sentimento anti-rus-

so e anti-autocratico, oltre all’”Unione di valori” che 

manca o che rischiano di perdere. L’UE rimane co-

munque attraente. Ricordiamo anche che oggi più 

della metà dei britannici è pro-europea. Nessuno 

può prevedere il futuro.

La crisi attuale è anche una crisi morale. A ciò si ag-

giungono fattori socio-economici come le disugua-

glianze. In quest’ultimo caso, ci sono nuove forme 

di ingiustizia, come la questione di chi sostiene il 

peso delle politiche climatiche, il trattamento dei 

rifugiati e dei migranti irregolari, l’enorme concen-

trazione di ricchezza, i nuovi monopoli sul denaro 

e sul potere che sono emersi nelle nuove tecnolo-

gie. Un pensiero sociale cristiano contemporaneo 

integra questi nuovi fattori. Il sociale, la questione 

sociale è “tornata”, anche se in forme nuove. La cor-

rezione di queste ingiustizie può contribuire a ri-

durre il disagio sociale. Ma è necessario fare di più 

per ripristinare la volontà di andare avanti insieme. 

La strada per la ricostruzione della società sarà una 

combinazione di bottom-up e top-down. Chi sarà il 

capomastro? Noi, ad ogni modo, dovremmo essere 

parte del lavoro.

Messaggio di Romano Prodi, ex presidente 
della Commissione europea (originale in inglese)

All’epoca era relativamente più facile per i padri fon-

datori dell’integrazione europea: avevano una visione 

e dei principi etici in comune, era un’agenda omoge-

nea. Ora le cose sono diverse, non solo perché siamo 

in ventisette invece di sei: i contesti storici e le cultu-

re sono molto diversi. Non è facile parlare di principi 

cristiani in un momento in cui, di fatto, l’influenza del 

cristianesimo è diminuita in Europa. 

A mio avviso, la questione fondamentale quando si par-

la di cittadinanza europea dipende da un’idea centrale: 

dobbiamo fare qualcosa insieme. Dobbiamo promuove-

re una reazione positiva e proposte coraggiose per af-

frontare alcune delle nuove disuguaglianze derivanti da 

migrazioni, guerre e cambiamento climatico. La media-

zione e il compromesso non faranno miracoli: la gente 

non mostrerà alcun sostegno, a meno che non abbiamo 

un vero progetto per lavorare insieme su alcune delle 

sfide menzionate anche da Herman van Rompuy.

L’Europa è una casa costruita a metà, deve essere com-

pletato. I successivi allargamenti e il gran numero di 

attori rendono tutto più difficile. Ma non abbiamo im-

posto nulla a nessuno! Abbiamo solo esportato la de-

mocrazia! O meglio, quello che abbiamo fatto è stato 

rispondere alle richieste dei popoli che volevano im-

portare la democrazia. 

L’immagine che viene data oggi è negativa: tutti ri-

cattano alcune o tutte le altre parti. Questo porta 

alla fine a concessioni e compromessi. Ma non è un 

buon modo di procedere. L’Europa viene rispettata 

quando è unita: si veda l’esempio della moneta unica. 

Nonostante le critiche, l’euro è stato presto accetta-

to in tutto il mondo come valuta di riserva - ad esem-

pio dalla Cina - come equivalente del dollaro USA, ma 

quando abbiamo diviso le nostre politiche a causa 

della grande crisi finanziaria, l’interesse ad acquista-

re euro è scomparso.

Le differenze sono intrinseche a tutti i sistemi demo-

cratici, quindi le differenze sono inseparabili dall’U-

nione Europea. Le differenze rimangono, il processo 

ha alti e bassi. Ricordate il progetto di costituzione 

europea? È stato respinto dai referendum nei Paesi 

Bassi e in Francia, entrambi Paesi fondatori. Eppure, 

il processo istituzionale è proseguito in altri modi. 

Lo spirito europeo non rischia di crollare, a patto che 

riusciamo a riunirci intorno a un progetto importan-

te, giusto e generoso. Quando facciamo progressi, la 

gente ci ama.





FUNDACIÓN PABLO VI

Paseo de Juan XXIII, nº. 3
28040 Madrid

España

www.fpablovi.org

Más información
More information:

Ju
lio

/ 
Ju

ly
 2

0
24




